
“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

1 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        

AZƏRBAYCAN MİLLİ ELMLƏR AKADEMİYASI 

FƏLSƏFƏ VƏ SOSİOLOGİYA İNSTİTUTU 

 

 

 

 

 

 

ISSN 2219-9810 (Print) 

 

 

ELMİ ƏSƏRLƏR 

BEYNƏLXALQ ELMİ-NƏZƏRİ JURNAL 

 

2025, №2/45 

 

 

 

 

SCIENTIFIC WORKS 

THE INTERNATIONAL SCIENTIFIC AND THEORETICAL JOURNAL 

 

2025,  №2(45)





“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

3 

Jurnalın indekslənməsi / Indexed byəxri 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

  

 

 

 

 

International index COPERNICUS 

(https://journals.indexcopernicus.com/search/detail?id=65528&lang-pl) 

 

 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

4 

ELMİ ƏSƏRLƏR 

Beynəlxalq elmi-nəzəri jurnal. 2006-cı ildən nəşr edilir. 

ISSN (Print) 2219-9810 

 

Jurnal 17 fevral 2006-cı ildə Azərbaycan Respublikasının Ədliyyə Nazirliyində qeydiyyatdan 

keçmişdir (№ 1704). 

«Elmi əsərlər» beynəlxalq elmi-nəzəri jurnal öz fəaliyyətini Azərbaycan Respublikası Prezidenti 

yanında AAK-ın qərarları, öz əsasnaməsi və beynəlxalq standartların tələblərinə əsasən təşkil edib. 

Jurnalın əsas məqsədi Azərbaycan elminin inkişaf etməsi üçün layiqli töhfələr vermək, fəlsəfə, 

politologiya, siyasi elmlər, psixologiya və sosiologiya üzrə aparılan tədqiqatları öz səhifələrində 

işıqlandıraraq dünya elmini onlarla tanış etmək, geniş elmi müzakirələrə səbəb ola biləcək 

problemlərin fənlərarası yanaşma müstəvisində araşdırılmasının nəticələrinin, alim və tədqiqatçılar 

arasında elmi diskussiya yaradacaq postneoklassik elmin paradiqmaları, yenilikləri barədə 

araşdırmaların geniş yayılmasına vəsilə olmaqdır. 

Məqalələr Azərbaycan, rus, türk və ingilis dillərində, ildə 2 dəfə dərc olunur. Jurnalda müəlliflərin 

şəxsi maraqlarını əks etdirən, elmi-nəzəri, praktik nəticəsi olmayan məqalələr qəbul edilmir.  

Jurnal Azərbaycan Respublikası Prezidenti yanında Ali Attestasiya Komissiyasının 

fəlsəfə, sosiologiya və siyasi elmlər üzrə tövsiyə etdiyi elmi nəşrlər sırasındadır. 

 

© Elmi əsərlər, 2025 

 

 

SCIENTIFIC WORKS 

International scientific-theoretical journal. Published since 2006. 

ISSN (Print) 2219-9810 

 

The journal was registered at the Ministry of Justice of the Republic of Azerbaijan on February 17, 

2006 (№ 1704). 

 

«Scientific works» international scientific-theoretical journal has organized its activity in accordance 

with the decisions, regulations and international standards of the Supreme Attestation Commission 

Under the President of the Republic of Azerbaijan. The main purpose of the journal is to make a 

worthy contribution to the development of Azerbaijani science, to acquaint the world science with 

them by publishing research on philosophy, political science, psychology and sociology on its pages, 

disseminating the results of the investigation of problems that will create a scientific debate between 

scientists and researchers, lead to broad scientific debates in the interdisciplinary approach, research 

into the paradigms and innovations of post- neoclassical science. Articles are published twice a year 

in Azerbaijani, Russian, Turkish and English. The journal does not accept articles that reflect the 

personal interests of the authors and do not have scientific- theoretical or practical results. The journal 

is among the scientific publications in philosophical, sociological and political sciences 

recommended by the Higher Attestation Commission under the President of the Republic of 

Azerbaijan. 

 

© Scientific works, 2025



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

5 

Təsisçi 

AZƏRBAYCAN MİLLİ ELMLƏR AKADEMİYASI FƏLSƏFƏ VƏ SOSİOLOGİYA İNSTİTUTU 

 

Baş redaktor 

İlham Məmmədzadə - fəlsəfə elmləri doktoru, professor, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

 

Baş redaktorun müavini 

Eynulla Mədətli - tarix elmləri doktoru, dosent, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

 

Məsul katiblər 
Həbib Hüseynov - fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Zeynəddin Şabanov - fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

 

Redaksiya heyəti 

Rəfiqə Əzimova - fəlsəfə elmləri doktoru, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Aleksandr Çumakov - fəlsəfə elmləri doktoru, professor, Rusiya EA Fəlsəfə İnstitutu (Rusiya) 

Əbülhəsən Abbasov - fəlsəfə elmləri doktoru, professor, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Həsən Hüseyin Akkaş- Prof. Dr., Karamanoğlu Mehmetbey Universiteti (Türkiyə) 

Rəna Mirzəzadə - fəlsəfə elmləri doktoru, professor, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Füzuli Qurbanov - fəlsəfə elmləri doktoru, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Adil Əsədov- fəlsəfə elmləri doktoru, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Arzu Hacıyeva - fəlsəfə elmləri doktoru, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Rafail Əhmədli - fəlsəfə elmləri doktoru, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Nizami Məmmədov -fəlsəfə elmləri doktoru, professor, RF Təbiət Elmləri Akademiyasının həqiqi üzvü (Rusiya) 

Tahir Mahamatov - fəlsəfə elmləri doktoru, professor, Rusiya Prezidenti yanında Maliyyə İnstitutu (Rusiya) 

Kerem Karabulut- Prof. Dr. Atatürk Universiteti (Türkiyə) 

Ramiz Sevdimalıyev – siyasət elmləri doktoru, professor, AMEA Şərqşünaslıq İnstitutu (Azərbaycan)  

Sakit Hüseynov- fəlsəfə elmləri doktoru, professor, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Aydın Əlizadə -fəlsəfə elmləri doktoru, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Səadət Məmmədova –sosiologiya elmləri doktoru, dosent, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan)   

Lea Razo - Dr. Drof., Sofiya-Antipolis Universiteti (Fransa) 

Bogdana Todorova - Dr. Drof., Bolqarıstan EA Fəlsəfə İnstitutu (Bolqarıstan) 

Alessandro Fiqus - Dr. Drof., Link Campus Universiteti (İtaliya) 

Quido Amoretti - Dr. Drof., Geniya Universiteti (İtaliya) 

Zöhrə Əliyeva - fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu, (Azərbaycan) 

Abdulrəhim əl-Aləmi - Dr. Drof., Strateji Tədqiqatlar Mərkəzi (Mərakeş) 

Zaim Xənşələvi - Dr. Drof., Milli Araşdırma Mərkəzi (Əlcəzair) 

Mahmud Haydar - Dr. Drof., Livan Universiteti (Livan) 

Arif Buniyadov – fəlsəfə elmləri doktoru, professor, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

Anar Qafarov - fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent, Azırbaycan İlahiyyat İnstitutu (Azərbaycan) 

Nabil Grissa- Dr. Maniba Universiteti (Tunis) 

Niel Vatson- siyasi ekspert. “English-TEAS press” (Böyük Britaniya) 

Eylor Karimov – Dr. Prof. Hoftt Hodstra Universiteti (ABŞ) 

Nagima Baytenova- Dr.Prof. Qazaxıstan Dövlət Universiteti (Qazaxıstan) 

Tyeri Zarkone- Elmi Araşdırmalar üzrə Milli Mərkəz (Fransa) 

Raşida Şix - Elmi Araşdırmalar üzrə Milli Mərkəz (Fransa) 

Faiq Ələkbərov- fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent, AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu (Azərbaycan) 

  
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

6 

 

Founder 

AZERBAIJAN NATIONAL ACADEMY OF SCIENCES, INSTITUTE OF  

PHILOSOPHY AND SOCIOLOGY 

 

Editor-in-Chief 
IlhamMammadzadeh - Doctor of Philosophical Sciences, Professor, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology, 

Azerbaijan. 

 

Deputy Editor-in-Chief 

Eynulla Madatli - Doctor of Historical Sciences, Associate professor, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology, 

Azerbaijan. 

 

Executive Editors 

Habib Huseynov – Ph.D in Philosophy, Associate professor, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology, 

Azerbaijan. 

Zeynaddin Shabanov – Ph.D in Philosophy, Associate professor, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology, 

Azerbaijan. 

 

Editorial Board 

Rafiga Azimova - Doctor of Philosophical Sciences, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology (Azerbaijan)  

Alexander Chumakov – Dr, Professor, Institute of Philosophy, RA, (Russia) 

Abulhasan Abbasov- Doctor of Philosophical Sciences, Professor, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology 

(Azerbaijan)  

Hasan Husein Akkash- Prof. Dr., Karamanoglu Mehmetbey University (Türkiye) 

Rena Mirzazadeh - Doctor of Philosophical Sciences, Professor, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology 

(Azerbaijan)  

Fuzuli Gurbanov- Doctor of Philosophical Sciences, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology (Azerbaijan)  

Adil Asadov - Prof, Doctor of Philosophical Sciences, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology (Azerbaijan)  

Arzu Hajiyeva - Doctor of Philosophical Sciences, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology (Azerbaijan)  

Rafail Ahmadli - Prof, Doctor of Philosophical Sciences, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology (Azerbaijan)  

Nizami Mammadov – Dr. Professor, Full member of Academy of Natural Sciences under Russian Federation 

(Russia) 

Takhir Makhamatov – Dr. Professor, Institute of Finance under the President of Russia (Russia) 

Kerem Karabulut - Dr, Professor, Dr, Ataturk University (Turkiye)  

Ramiz Sevdimaliyev - Doctor of Political Sciences, prof., ANAS, Institute of Oriental Studies (Azerbaijan)  

Sakit Huseinov - Professor, Doctor of Philosophical Sciences, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology 

(Azerbaijan)  

Aydin Alizadeh - Doctor of Philosophical Sciences, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology (Azerbaijan)  

Saadat Mammadova- Doctor of Sociological Sciences, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology (Azerbaijan)  

Lea Razo- Dr. Professor, Sophia-Antipolis University (France) 

Bogdana Todorova – Dr. Professor, Institute of Philosophy of Bulgaria Academy of Sciences (Bulgaria) 

Alessandro Figus - Dr, Professor, Link Campus University (Italy) 

Quido Amoretti - Dr, Professor, Geniya University (Italy) 

Zohra Aliyeva - PhD in Philosophy, Associate professor, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology (Azerbaijan)  

Abdurrahimal-Alami- Professor, Dr, Strategical Research Center (Morocco) 

Zaim Khanshelevi – Dr. Professor, National Research Center (Algeria) 

Mahmud Haydar – Dr. Professor, Lebanon University (Lebanon) 

Arif Buniyatov – Dr. Professor, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology (Azerbaijan)  

Anar Gafarov - PhD, Associate professor, Azerbaijan Institute of Theology (Azerbaijan)  

Nabil Grissa- Dr. Maniba University (Tunisia) 

Neil Watson- Political expert, “English-TEAS press” (Great Britain) 

Elyor Karimov – Dr. Prof., Hoftt Hodstra University (USA) 

Nagima Baytenova- Dr.Prof. Kazakhstan State University (Kazakhstan) 

Tyeri Zarkone- National Center on Scientific Researches (France) 

Rashida Shikh - National Center on Scientific Researches (France) 

Faiq Ələkbərov- PhD in Philosophy, Associate Professor, ANAS, Institute of Philosophy and Sociology 

(Azerbaijan)  

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

7 

 

İÇİNDƏKİLƏR 

 

FƏLSƏFİ  BAXIŞ  VƏ  YANAŞMALAR 

Məmməd Rzayev (Azərbaycan) 

Müasir dövrdə özgələşmənin sosial-fəlsəfi mahiyyəti haqqında ......................................................... 9 

Абульгасан Аббасов (Азербайджан) 

Общественное и цивилизационное развитие в контексте философии сложности:  

постнеоклассический подход ..................................................................................................................... 20 

Xaləddin İbrahimli (Türkiyə) 

Tarix fəlsəfəsinin təkamülü: antik dövrdən postmodernizmə ............................................................ 31 

Faiq Ələkbərli (Azərbaycan) 

Üzeyir Hacıbəylinin dünyagörüşündə sosial-siyasi və fəlsəfi aspektlər ............................................ 41 

Radif Mustafayev (Azərbaycan) 

Haqlar və insan hüquqlarına fəlsəfi münasibət .................................................................................. 51 

Zöhrə Əliyeva (Azərbaycan) 

“İnqilab” konsepsiyası:etimologiyadan rəqəmsal və mədəni transformasiyaya ................................ 62 

Nailə Əsədova (Azərbaycan) 
Sokrataqədərki dövrdə estetik fikrin xüsusiyyətləri ........................................................................... 66 

Фахрия Мамедзаде (Азербайджан) 

Информационная этика и искусственный интеллект: попытка философского анализа ........... 73 

 

EPİSTEMOLOGİYA  VƏ MƏNTİQ 

Məhəmməd Cəbrayılov (Azərbaycan) 

Tarixi-mədəni epistemoloji yanaşmada süni intellekt texnologiyalarının tətbiqinin xüsusiyyətləri . 82 

Kamina Məmmədova (Azərbaycan) 

Süni zəka fəlsəfəsi və Azərbaycan Respublikasında onun prinsiplərinin insan dəyərləri  

ilə uzlaşdırılması ................................................................................................................................ 93 

 

SOSİOLOJİ  TƏDQİQATLAR 

Maykl Himleqard (İsveç)  

Müstəqil bilik sosiologiyası: Azərbaycan fəlsəfəsi və Şərq epistemologiyası qlobal kontekstdə ... 100 

Əliyar Orucov (Azərbaycan)   

Qlobal iqlim dəyişikliyi və ekoloji  reallıqlar (Azərbaycanın ekoloji təhlükəsizliyi kontekstində).108  

Nərgiz Əliyeva (Azərbaycan) 

Ortayaşlıların məşğulluğunun dəstəklənməsi üzrə dövlət siyasəti və institusional yanaşmalar ...... 117 

 

SİYASİ ELMLƏR: NƏZƏRİYYƏ VƏ REALLIQLAR 

Rüstəm Əzizi (Tacikistan) 

Sərhədsiz radikal narrativlər: Mərkəzi Asiyada ekstremist onlayn-təbliğat və  

Tacikistan xüsusiyyəti ...................................................................................................................... 125 

Xalid Niyazov (Azərbaycan) 

KİV və Azərbaycan Respublikasının dövlət informasiya siyasətinin formalaşması ....................... 135 

Yeganə Baxşıyeva (Azərbaycan) 

Orta Asiyada erməni təşkilatlarının yaradılması və onların “tarixi missiyası” ................................ 143 

Naziyə Məmmədova (Azərbaycan) 

Ermənistan-Gürcüstan münasibətlərində din amili .......................................................................... 150 

 

YUBİLEYLƏR 

(Azərbaycan) 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

8 

CONTENS 
 

PHILOSOPHICAL VIEW AND APPROACHES 

Mammad Rzaev (Azerbaijan) 
On the social-philosophical essence of alienation ............................................................................... 9 

Abulhasan Abbasov (Azerbaijan) 
Social and civilizational development in the context of the philosophy of complexity:  
a post-neoclassical approach .............................................................................................................. 20 

Haladdin Ibrahimli (Azerbaijan) 
The evolutıon of the philosophy of hıstory:  from antıquıty to postmodernısm ................................ 31 

Faig Alakbarli (Azerbaijan) 
Socio-political and philosophical aspects in the worldview of Uzeyir Hajibeyli .............................. 41 

Radif Mustafaev (Azerbaijan) 
Philosophical attitude to rights and human rights .............................................................................. 51 

Zohra Aliyeva (Azerbaijan) 
The concept of "revolution": from etymology to digital and cultural transformation ....................... 62 

Naila Asadova (Azerbaijan) 
Characteristics of aesthetic thought in the pre-socratic period .......................................................... 66 

Fakhriya Mammadzade (Azerbaijan) 
İnformation ethics and artificial intelligence: an attempt at philosophical analysis .......................... 73 

 

EPISTEMOLOGY AND LOGIC 

Mahammad Cabrayilov (Azerbaijan) 
The application features of artificial intelligence technologies in the  
historical-cultural epistemological approach ..................................................................................... 82 

Kamina Mamedova (Azerbaijan) 
Philosophy of artificial intelligence and coordination of its capabilities with human values in  
the Republic of Azerbaijan ................................................................................................................ 93 

 

SOSIOLOGICAL RESEARCES 

Michael Himmlegaard (Sweden) 
Toward a sovereign sociology of knowledge: Azerbaijani philosophy and eastern epistemologies  
in global context ............................................................................................................................... 100  

Aliyar Orujov (Azerbaijan) 
Global climate change and ecological realities (in the context of Azerbaijan's ecological 
security) ............................................................................................................................................ 108 

Nargiz Aliyeva (Azerbaijan) 
Public policy and institutional strategies for promoting the employment of middle-aged people .. 117 
                         

POLITICAL SCIENCES: THEORY AND REALITIES 

Rustam Azizi (Tajikistan) 
Radical narratives without borders: extremist online propaganda in Central Asia and  
tajik specifics.................................................................................................................................... 125 

Khalid Niyazov (Azerbaijan) 
Media and the formation of state information policy of Azerbaijan Republic ................................ 135 

Yegana Bakhshiyeva (Azerbaijan) 
The creation of armenian organisations in  central Asia and its "historical mission"...................... 143 

Naziya Mamedova (Azerbaijan) 
The factor of religion in Armenia-Georgia relations ....................................................................... 150 

 

ANNIVERSARIES 

Khanim Mustafayeva (Azerbaijan) 
The 80-year scientific-philosophical chronicle of ANAS: national science strategy in the  
context of global challenges ............................................................................................................. 159 

 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

9 

 

FƏLSƏFİ BAXIŞ VƏ YANAŞMALAR 

 

UOT 316 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).009 

 

MÜASİR DÖVRDƏ ÖZGƏLƏŞMƏNİN SOSİAL-FƏLSƏFİ MAHİYYƏTİ HAQQINDA 

 

Məmməd Rzayev 

fəlsəfə elmləri doktoru, professor 

Naxçıvan Dövlət Universiteti, Azərbaycan 

mamedrazi@mail.ru 

https://orcid.org/ 0009 -0007 -5495 -0893 

 

Xülasə. Məqalə müasir dövrdə özgələşmənin təbiəti və məzmununun açılmasına, çoxtərəfli və 

geniş məzmunlu sosial hadisə kimi təhlilinə həsr edilmişdir. Problemə münasibətdə özgələşməni xüsusi 

mülkiyyətin və kapitalizmin məhsulu kimi nəzərdən keçirən marksist yanaşmanın çatışmazlıqları qeyd 

edilmiş, göstərilmişdir ki, özgələşmə ictimai əmək bölgüsü ilə bağlı olduğundan ümumi sosioloji 

mahiyyət daşıyır. 

Məqalədə müasir dövrdə özgələşmənin əsas səbəblərinə və onun təzahür formalarının təhlilinə 

xüsusi diqqət yetirilir. Ölkəmizdə özgələşmənin müxtəlif təzahürlərinin yumşaldılması istiqamətində 

aparılan dərin islahatların böyük əhəmiyyəti qeyd edilir. 

Açar sözlər: özgələşmə, əməyin özgələşməsi, insanın özgələşməsi, özündən uzaqlaşma, 

şəxsiyyət, cəmiyyət, totalitar cəmiyyət, Qərb fəlsəfəsi, marksizm, obyektivləşmə 

 

О СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКОЙ ПРИРОДЕ ОТЧУЖДЕНИЯ В  

СОВРЕМЕННУЮ ЭПОХУ 

 

Мамед Рзаев 

 

Резюме. Статья посвящена раскрытию социально-философской природы отчуждения, при 

этом отмечаются недостатки марксистского подхода, сводившего анализ данного явления лишь 

к его порождению частной собственностью и капитализмом. Подчеркивается, что отчуждение 

будучи связанным с общественным разделением труда имеет общесоциологическое содержание. 

Особое внимание уделяется анализу причин, порождающих отчуждение в современном 

обществе и форм его проявления в различных сферах. Показывается важнейшее значение 

глубоких реформ, проводимых в нашей стране, для снижения остроты проявлений отчуждения 

и его смягчения. 

Ключевые слова: отчуждение, отчуждение труда, отчуждение человека, отчуждение от 

себя, личность, общество, тоталитарное общество, западная философия, марксизм, объективация  

 

ON THE SOCIAL-PHILOSOPHICAL ESSENCE OF ALIENATION 

 

Mammad Rzaev 

 

Abstract. This article deals with the disclosure of social-philosophycal essence of the alienation. 

It reveals the shortcomings of Marxian approach to the analysis of this phenomenon that considers the 

alienation as a product only of private ownership and capitalism. It is emphasized that the alienation 

associated with the social division of labor has a common sociological content. Special attention has 

been paid to the analysis of the causes that engender the alienation in contemporary society and its 

manifestations in economic, political and spiritual spheres. The enormous importance of the deep 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

10 

reforms effected in our country for thepurpose to reduce and mitigare the acuteness of alienation and its 

manifestations has been underscored. 

Keywords: alienation, alienation of labor, alienation of person, alienation from oneself, 

personality, society, totalitarian society Western philosophy, Marxism, objectification 

 

Giriş 

Müasir sosial fəlsəfədə geniş yer tutmaqda olan şəxsiyyətin öyrənilməsinə hərtərəfli yanaşma, 

zəmanəmizin ən aktual problemlərindən biri olan özgələşmənin təbiəti və məzmununu açmağa imkan 

verir. Sözün ümumi mənasında özgələşmə dedikdə şəxsiyyətin ontoloji mahiyyəti ilə onun real varlığının 

bir-birindən kəskin surətdə ayrılması və uzaqlaşması başa düşülür. Özgələşmə elə bir sosial və psixoloji 

durumdur ki, bu vəziyyətdə şəxsiyyət ilə real mövcud sosial strukturlar arasında ziddiyyətlər özünü 

göstərir. Bu ziddiyyət fərdin öz qabiliyyətlərini reallaşdırmaq imkanları ilə sosial münasibətlər arasında 

uyğunsuzluq formasında çıxış edir. Həm də özgələşmə sosial statusundan asılı olmayaraq bütün 

şəxsiyyətlərin həyat fəaliyyətində bu və ya digər dərəcədə özünü göstərir. 

Müasir dövrdə özgələşmənin sosial-fəlsəfi mahiyyəti haqqında  

Fəlsəfə fənninin öyrənilməsində bir sıra mövzularda şəxsiyyət və özgələşmə problemi tədris 

olunduğundan fəaliyyət və insanın həyatda özünü müəyyən etmək və çətinlikləri dəf etmək 

qabiliyyətinin təhlili bu məsələnin aktuallıq dərəcəsi və sferasından asılı olaraq “özgələşmə” anlayışının 

mənasınının açılmasını zəruri edir. 

Sosial-mədəni hadisə kimi özgələşmə son zamanlar alimlərin diqqətini daha çox cəlb etmiş və bu 

elmi problemin müxtəlif istiqamətlərini müəyyən etmək baxımından bir sıra tədqiqatlar aparılmışdır. 

Ümumiyyətlə, fəlsəfə, psixologiya, hüquq və sosiologiyada özgələşmə anlayışından geniş istifadə olunur 

ki, bu da anlayışın ümumi xüsusiyyətlərini və müəyyən mənada başa düşülməsini, onun sosial hadisə 

kimi qarşılıqlı əlaqəsini öyrənməyə ehtiyac hiss etdirir. Bu məsələyə çox yer verilməyən elmi 

ədəbiyyatda özgələşmənin təkcə sosial-mədəni aspekti ilə bağlı deyil, həm də iqtisadi mahiyyəti ilə də 

bağlı araşdırmalara rast gəlinir. Müasir cəmiyyətdə xüsusilə nəzərə çarpan sosial-mədəni sferanın 

iqtisadiyyat, hüquq və siyasətlə artan inteqrasiyası ilə əlaqədar bu istiqamətin təhlilinə ciddi ehtiyac 

olduğu hiss edilməkdədir. 

Özgələşmə (fransız. aliénation, almanca: Entfremdung) fəlsəfədə insanın üstün qüvvə kimi 

qarşısına çıxan, subyektdən onun təsir obyektinə çevrilən keyfiyyətlərinin, fəaliyyət nəticələrinin və 

münasibətlərinin obyektivləşməsini ifadə edən kateqoriyadır. “Özgələşmə” anlayışının məzmununu 

düzgün başa düşmək üçün anlayışın şərhini verən “Fəlsəfə lüğətinə” müraciət etmək lazımdır. 

“Özgələşmə insan fəaliyyətinin məhsul və nəticələrinin, eləcə də onun xassələrinin və qabiliyyətlərinin 

ondan asılı olmayan bir prosesə çevrilməsi və ona hökmranlıq etməsi prosesidir”. Özgələşmə 

depersonalizasiya (şəxsiyyətini itirmə hissi) və derealizasiya (ətrafda baş verənlərin qeyri-reallıq hissi) 

təzahürləri ilə də xarakterizə olunur. Təbii ki, konsepsiya ətraflı izahat tələb edir. Gənclərdən 

“Özgələşmənin mahiyyətini izah edin” deyə soruşduqda, müxtəlif fikirlər alır və sonra bu anlayışın insan 

fəaliyyətinin bütün sahələrinə (fərdin özü, iqtisadi, siyasi, sosial və mənəvi həyat sahələrinə) aid olduğu 

qənaətinə gəlirik. 

Müasir fəlsəfə və antropologiya nöqteyi-nəzərindən özgələşmə anlayışı cəmiyyətdə sosial 

münasibətlərin yaratdığı, insan münasibətlərinin əşyalar arasındakı münasibətlərlə əvəz olunduğu 

obyektiv prosesdir. Özgələşmə onda təzahür edir ki, subyekt manipulyasiya obyektinə çevrilir, istehsalçı 

tərəfindən əməyin nəticələrinə nəzarət olmadıqda, obyektivləşdirilmiş əməyin insan əməyi üzərində 

dominantlığı baş verir. Sosial fəlsəfədə bu termin adətən subyektiv və psixoloji mənada işlənir. Təhlil 

edilən anlayışın mühüm struktur ünsürlərindən biri də insanın sosial mühitə təsir edə bilməməsi hissi 

kimi şərh edilməli olan “gücsüzlük”dür. Başqa bir cəhət, “mənanın itirilməsi” məqsədə çatmağın qeyri-

mümkünlük hissini ifadə edir. İnsan özünü əsas dəyərlərdən qopmuş hesab edə bilir və bu halda onun 

sosial həyatdan “təcrid olunması” və “özünün uzaqlaşdırılması” baş verir. Hazırda Süni intellekt 

kontekstində özgələşmə yeni ölçülər qazanır: 

- əmək bazarında özgələşmə - Sİ-nin avtomatlaşdırma vasitəsi kimi bəzi işçilərin öz peşələrindən 

uzaqlaşmasına və iş yerində təsir imkanlarının azalmasına gətirib çıxarır; 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

11 

-sosial münasibətlərdə özgələşmə - rəqəmsal texnologiyalar və Sİ əsaslı kommunikasiya vasitələri 

insanların real sosial əlaqələrini zəiflədə və tənhalığı artıra bilər; 

-insan və texnologiya münasibətləri - Sİ qərarqəbuletmədə mühüm rol oynadıqca, insanlar öz 

subyektivliyini və fərdi təsir imkanlarını itirə bilərlər. 

Buradan belə bir nəticə əldə etmək olar ki, Sİ cəmiyyətə həm müsbət, həm də mənfi təsir göstərə 

bilər. Texnologiyaların düzgün tənzimlənməsi və etki istifadəsi özgələşmənin mənfi təsirlərini azaltmağa 

kömək edə bilər. Əks halda, Sİ insan fəaliyyətinə və identikliyinə yadlaşmanı daha da dərinləşdirə bilər.  

Özgələşmə çoxtərəfli və geniş məzmunlu sosial hadisədir. O təkcə iqtisadi, siyasi və mədəni həyat 

sferaları ilə məhdudlaşmayaraq, şəxsiyyətin daxili aləmini, şüurunu və psixikasını da əhatə edir. 

Beləliklə, özgələşmə insanın ümidləri və arzuları ilə sosial strukturların normaları arasında ayrılığın onun 

şüurunda müəyyən psixoloji ifadəsi, bu normaların şəxsiyyət tərəfindən yad və ona düşmən kimi qəbul 

edilməsi, təcrid olunma və tənhalıq hissi, davranış normalarının dağılması kimi qəbul edilməsi deməkdir 

(1, s.472). 

Müasir dövrdə şəxsiyyətin özgələşməsi ilə bağlı problemləri dərindən anlamaq üçün, fikrimizcə, 

onun fəlsəfi ənənədə yerinə qısa da olsa, nəzər salmaq məqsədəuyğundur. Fəlsəfi fikir tarixində belə 

bir rəy mövcud olmuşdur ki, insanların öz hüquqlarını ictimai-siyasi təşkilatlara verməsi özgələşməni, 

yəni şəxsiyyətin tələbatları ilə mövcud quruluşun davranış normalarının bir-birindən ayrı düşməsini 

törədir. Qərbdə geniş yayılmış ictimai müqavilə nəzəriyyəsində, Hobbsun, Russonun və sonralar Hegelin 

təlimlərində mənəvi özgələşmə, yəni siyasi hüquqların özgələşməsi, ruhun özgələşməsi əsas 

götürülürdü. Özgələşmənin ümumi tarixi xarakter daşıdığını anlamaq üçün onun Hegel tərəfindən təfsiri 

diqqəti cəlb edir. Əvvəla, onu qeyd edək ki, bu anlayış Hegelin fəlsəfəsində mərkəzi yerlərdən birini 

tutur. O, özgələşmənin əsas mahiyyətini insanın öz yaratdıqlarına, yəni reallaşdırdığı gerçəkliyə spesifik 

münasibətində görürdü. Hegelə görə, məhz insanın yaratdığı bu reallaşdırılmış gerçəklik onun özü 

tərəfindən əsl həqiqi olmayan kimi başa düşülür və özgələşməni yaradır, yəni şəxs onlara münasibətdə 

öz “mən”ini qoruyub saxlayır. «İradənin fərdiliyinin özgələşməsi onun bilavasitə saxlanılması deməkdir. 

Bu, mənəviliyin ən yüksək mərhələsidir. Bu pillədə ikiyə bölünmə o deməkdir ki, hər bir tərəf tamamilə 

özü- özünə qayıdır, özgürlüyünü mahiyyət kimi anlayır (7, s.361). Hegel göstərirdi ki, özgələşmə 

prosesində insan ayrica bir fərd kimi ən ümumini özündən kənarlaşdırır və ona tam müstəqillik verir, bu 

halda o, gerçəkliyindən imtina edərək, yalnız bilik kimi qalır. Məsələn, insanın mənfi keyfiyyətləri, 

qəbahəti öz mövcud varlığından tam imtina edən özgürlüyünün tam şəkildə özgələşməsi deməkdir, onun 

artıq öz ümumi dünyası deyil, başqa dünyası vardır.Böyük mütəfəkkir özgələşmə kateqoriyasına xüsusi 

əhəmiyyət verərək, onu özünün “substansiya – subyekt” konsepsiyasının əsasına qoymuşdur. Həmin 

konsepsiya isə subyekt ilə obyektin “mütləq eyniyyətini” israr edərək göstərir ki, burada ruh eyni 

zamanda həm “substunsiya” və həm də “subyekt” kimi çıxış edir. Hegelin təlimində dünya ruhu «iki 

aləmə bölünür: birincisi gerçəklik dünyası və yaxud ruhun özünün özgələşməsi dünyasıdır, ikinci 

dünyada isə ruh birincidən yüksəkdə duraraq özünü xalis şüur efirində quraşdırır» (8, s.262). Hegel bu 

fikri dövlətə tətbiq edərək qeyd edirdi ki, dövlət fərdlərin mahiyyətinin ifadəsi deməkdir. O nə dərəcədə 

sadə substansiyadırsa, bir o qədər də ən ümumi hadisə deməkdir. “O elə bir mütləqlikdir ki, burada 

fərdlərin mahiyyəti ifadə olunur və onların fərdiliyi sadəcə olaraq onların ümumiliyinin başa 

düşülməsidir” (8, s.266). Hegelin fikrincə, özgələşmə ruhun qəlb, can tərəfindən inkar edilməsi ilə 

başlayır. Bu, birinci inkardır, ikinci inkar - ümumiyyətlə, götürülən qeyri- xoşbəxtlik deməkdir, üçüncü 

pillə ən yüksək olub, subyektin mənlik şüurunun ali səviyyədə özgələşməsi deməkdir (9, s.166). 

Fəlsəfi ədəbiyyatda haqlı olaraq göstərilir ki, Hegel özünün fəlsəfi sisteminə müvafiq olaraq 

özgələşməni daxili xarakterli inkarın (canın ruhu inkar etməsi) və xarici xarakterli inkarın (dövlətin 

insanı inkar etməsi) və transendental xarakterli inkarın (insan və vahid yaradıcı - Allah) nəticəsi hesab 

edir (2, s.124).   

XIX əsrin ikinci yarısından başlayaraq industrial cəmiyyətin inkişafı ilə əlaqədar olaraq özgələşmə 

probleminə diqqət daha da artdı. Həmin dövrdən etibarən fəlsəfi fikirdə belə bir meyil qərarlaşdı ki, 

özgələşmə insan üçün zəruri keyfiyyətdir və sosial həyatda onun aradan qaldırılması mümkün deyildir. 

XX əsrdə bu meyil daha da inkişaf etdirildi və göstərildi ki, özgələşmə insanın sosial həyatda iştirakının 

mahiyyət xarakterli səviyyəsidir. Artıq bu dövrdə özgələşmə kateqoriyası sosial prosesləri əks etdirən 

digər anlayışlarla əlaqəli götürülürdü. Məsələn, K.Manheym və M.Beber onu bürokratiya ilə, 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

12 

E.Dürkheym və R.Merton sosial anomiya ilə, H.Markuze isə onu industrial cəmiyyətə xas olan 

istehlakçılıq yarışı ilə sıx əlaqədə nəzərdən keçirmişlər. Yeri gəlmişkən qeyd edək ki, özgələşmə 

problemi təkcə Qərb fəlsəfəsində deyil, həm də Şərq nəzəri fikri tarixində (məsələn, ən çox sufizm 

təlimində) özünü göstərmişdir. Lakin bu iki fikir istiqaməti tərəfindən özgələşmənin anlaşılmasında 

müəyyən fərq də vardır. Belə ki, Qərb fəlsəfi ənənəsində özgələşmə ya nihilizmin sərhədində olan 

tənhalıq ilə, yaxud da özünü tamamilə dinə həsr etməklə başa çatır. Şərq fəlsəfəsində isə bir qayda olaraq 

özgələşmə həqiqət axtarışları və Allaha sevgi yolunda özünü göstərən tərkidünyalıq və asketizm ilə 

tamamlanır. Qeyd edilməlidir ki, şəxsiyyətin özgələşməsinin müvəqqəti, konkret tarixi xarakter daşıdığı, 

yaxud da bütün dövrlərdə zəruri fəaliyyət göstərən ümumtarixi sosial fenomen olması haqqında məsələ 

fəlsəfi fikirdə birmənalı izah olunmur. Məsələn, marksizm fəlsəfəsi göstərirdi ki, özgələşmənin əsas 

mənbəyini xüsusi mülkiyyət təşkil edir və o, kapitalizm cəmiyyətində özünün ən yüksək pilləsinə çatır. 

Buna görə də kapitalizmin inqilabi yol ilə devrilməsi həm də özgələşmənin aradan qalxması demək 

olacaqdır. Bu məntiqə görə, kommunizmin bərqərar olması gedişində ictimai münasibətlərin 

sosiallaşması baş verəcək və beləliklə də, özgələşmə yox olacaqdır. Sözügedən baxışı doğru hesab etmək 

olmaz. Səbəbi də budur ki, yuxarıda deyildiyi kimi, özgələşmə xüsusi mülkiyyətin deyil, ictimai əmək 

bölgüsünün nəticəsidir. Buna görə də onu xüsusi mülkiyyət ilə bağlayaraq gələcəkdə yox olacağını iddia 

etmək əsassızdır. Bunu tarixi təcrübə də sübut edir. Bu prosesdə özgələşmənin zəifləməsi meyli özünü 

göstərmir. O, ictimai əmək bölgüsü ilə əlaqəli olduğu üçün (ictimai əmək bölgüsü isə gələcəkdə də 

qalacaqdır) öz-özünü tənzim edən sistemǝ - cəmiyyətə daxilən məxsus olan keyfiyyət kimi təsəvvür 

olunan perspektivdə qalmaqda davam edəcəkdir. Söhbət onun kəskinlik dərəcəsinin azadılmasından və 

yumşaldılmasından gedə bilər. Özgələşmə prosesinin öz inkişafında malik olduğu fazaların və 

mərhələlərin xarakteri də spesifikdir. Yəni, onun yüksələn və yaxud da enən xətt üzrə getdiyini söyləmək 

o qədər də ağlabatan deyildir. Görünür ki, bu proses daha çox spiralvari formada çıxış edir. Belə ki, 

bəşəriyyətin tarixində elə dövrlər olmuşdur ki, özgələşmənin nisbətən zəiflədiyi və yaxud gücləndiyi 

hallar özünü göstərmişdir (13, s.294). Ədalət naminə qeyd olunmalıdır ki, özgələşmənin kapitalizm 

cəmiyyətinə nəzərən verilən marksist təhlilin bəzi müddəaları indi də öz əhəmiyyətini itirməmişdir. Bu, 

xüsusən də özgələşmənin iqtisadi, siyasi və mənəvi növlərinə və təzahür formalarına aiddir.Bu baxımdan 

marksizm özgələşmənin məzmununda aşağıdakı xüsusiyyətləri seçib ayırırdı: a) bütövlükdə insanın 

fəaliyyətinin özgələşməsi və bunun nəticəsində işçinin əmək prosesində tam yorğun və sarsımış halda 

özünü göstərməsi; b) əmək şəraitinin və əməyin özünün özgələşməsi; ç) əməyin nəticələrinin muzdlu 

işçidən özgələşməsi; c) sosial institutların və onların tələb etdiyi normaların zəhmətkeşlərdən 

özgələşməsi; d) ideologiyanın həyatdan özgələşməsi. Bu onunla nəticələnir ki, cəmiyyətin bütün 

üzvlərində şəxsiyyəti normal çərçivədən kənara çıxan davranışa gətirib çıxaran ideologiya 

formalaşdırılır, yəni onun ideoloji manipulyasiyası baş verir.  

Özgələşmə probleminə eksistensialist və personalist mövqeyindən yanaşma bu prosesin təkcə 

kapitalizm deyil, bütün quruluşlara xas olduğunu israr edir. Fikrimizcə, sonuncu baxış həqiqətə daha 

uyğundur. Belə ki, şəxsiyyət ilə cəmiyyət arasında müəyyən fərqlilik və mənafe müxtəlifliyi mövcud 

olduqca (həmin göstərici isə bu və ya digər dərǝcədə bütün dövrlərdə mövcud olacaqdır), özgələşmə də 

müəyyən formalarda təzahür edəcəkdir. Lakin buradan belə bir yanlış nəticə çıxarmaq olmaz ki, 

özgələşmə bütün dövrlərdə eyni məzmuna malikdir və eyni səviyyədə ifadə olunur. Əslində, özgələşmə 

anlayışının məzmunu tarixi xarakter daşıyır. Bu isə o deməkdir ki, cəmiyyət siyasi, iqtisadi, mədəni və 

mənəvi sahələrdə tərəqqi edib, mükəmməl səviyyəyə yüksəldikcə, həmin istiqamətlərin hər birində 

şəxsiyyət ilə cəmiyyətin əlaqələri daha da yaxınlaşır və təkmilləşir.Müasir dövrdə cəmiyyətin ictimai-

siyasi, sosial-iqtisadi münasibətlərinin keyfiyyətcə dəyişilməsi, ənənəvi psixoloji və ideoloji qaydaların 

aradan qalxması, mədəni və mənəvi dəyərlərin yenidən mənalandırılması kimi əsaslı proseslər şəxsiyyət 

ilə cəmiyyət arasında qarşılıqlı yaxınlığı artırır və özgələşməni xeyli dərəcədə yumşaldır. Bununla belə, 

müasir cəmiyyətdə şəxsiyyətin özgələşməsinin tam aradan qalxdığını iddia etmək sadəlövhlük olardı. 

Hər şeydən əvvəl ona görə ki, cəmiyyətin yüksələn xarakteri və buradan irəli gələn amillər, şəxsiyyətin 

iqtisadi, siyasi və mənəvi sferalarda özgələşməsinə şərait yaradır və ona qida verir. Digər tərəfdən, 

cəmiyyətin qarşısında duran starteji məqsədlərin (hərtərəfli və ardıcıl demokratikləşmə, bazar 

münasibətlərinin formalaşması, vətəndaş cəmiyyəti və hüquqi dövlət yaradılması və s.) tam başa 

çatmaması üzündən şəxsiyyət - cəmiyyət münasibətlərində özgələşmə də qalmaqda davam edir. Müasir 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

13 

dövrdə şəxsiyyətin özgələşməsi bir çox amillər kompleksinin birgə təsiri altında baş verir. Onların 

sırasında elmi-texniki tərəqqi xüsusi yer tutur. Belə ki, elmi-texniki tərəqqi şəraitində dövlət aparatı geniş 

miqyasda şişirdilir və o, ictimai həyatın bütün sahələri üzərində sərt nəzarət həyata keçirən nəhəng 

“texnokratik maşına çevrilir. Bu proses istər-istəməz şəxsiyyətin fəaliyyəti üzərində də nəzarətin 

çoxalması, onun azadlıq və müstəqilliyinin, mənəvi seçim imkanlarının məhdudulaşdırılması ilə 

müşayiət olunur. Hazırda elmi-texniki tərəqqinin sürətli gedişi ictimai həyat formalarına pozucu təsir 

edir, insan ölçülərinin və maraqlarının həyata keçirilməsinə maneçilik yaradır. Bu meyil çoxaldıqca 

“texnofobiya” (hərfi mənası “texnikadan qorxmaq” deməkdir) adlı hadisə özünü göstərir. Həmin anlayış 

elə bir şəraiti əks etdirir ki, burada texniki «əməliyyatların və obyektlərin özgələşmiş dünyası insan 

tərəfindən öz varlığı üçün təhlükə kimi qəbul olunur və bu vəziyyət kütləvi şüur səviyyəsində geniş 

yayılır” (23, s.299). Mükəmməl texniki vasitələrin geniş tətbiqi, informasiya texnologiyasının 

heyrətamiz nailiyyətləri şəxsiyyətin hər bir hərəkətini və atdığı addımı nəzarət altına almağa imkan verir. 

Bu isə nəticə etibarilə şəxsiyyətin daxili fəallığı və yaradıcı müstəqilliyini xeyli dərəcə zəiflədir. Müasir 

dövrdə kütləvi informasiya vasitələrindən şəxsiyyətin emosiyalarını, fikir və hisslərini manipulyasiya 

etmək üçün məharətlə istifadə olunur. Bununla yanaşı, onun zəka və iradəsinin müəyyən çərçivəyə 

salınması, başqa sözlə deyilsə, ağılın standartlaşdırılması meyli baş verir. Buradan aydın olur ki, elmi-

texniki inkişafa uymaq insan fəaliyyətinin mənəvi əsaslarını sarsıdır, şəxsiyyətin həyat tərzindən və 

sosial vəziyyətdən narazılığını artırır, onun mənəvi dünyasını eroziya təhlükəsi ilə üzləşdirir. 

Müasir cəmiyyətdə özgələşməni törədən amillər sırasında sosial narahatlıqlar, narazılıqlar və 

ədalətsizlik halları əhəmiyyətli yer tutur. Öz gündəlik həyatında, fəaliyyətində bu qəbildən olan 

hadisələrlə tez-tez rastlaşan insanda özgələşmə, tərkidünyalıq və tənhalıq baş qaldırır. Bu mənada qeyd 

olunmalıdır ki, Azərbaycanda 90-cı illərin əvvəllərində qərarlaşmış olan siyasi sabitsizlik, qeyri-

müəyyənlik və hərcmərcilik mühiti özgələşməyə güclü qida vermişdi. Zəmanəmizin görkəmli filo-

soflarından olan E. From göstərirdi ki, insan varlığı unikal və eyni zamanda ümumi xarakter daşıyır. 

Onun daxili aləmində sosial səbəblərdən irəli gələn konfliktlər əsas yer tutur. Bu konfliktlərin səbəbləri 

isə müasir dünyada insanın mövcudluğunun özülündə duran özgələşmə, əkshumanistləşmə və istehlakçı 

cəmiyyətdə insanın öz şəxsi keyfiyyətlərini itirməsi və şəxssizləşməsi kimi hadisələrdir. Buna görə də, 

onun fikrincə, bunların aradan qaldırılması sosial şəraitin özünün dəyişdirilməsi, yəni daha humanist 

cəmiyyət qurulması və insanın sevgiyə, etiqada və zəkaya olan daxili qabiliyyətinin genişləndirilməsi ilə 

bağlıdır (21, s.312). 

Qeyd olunmalıdır ki, ictimai əmək bölgüsünə əsaslanan cəmiyyətdə özgələşmənin kökləri 

istehsalda, fərdin istehsal fəaliyyətində özünü göstərir. O, istehsalda, bölgüdə, mübadilə və istehlakda 

bir-birinə əks tərəflərin əlaqəsi üsulu kimi çıxış edir. Həmin əks tərəflərə misal olaraq istehsal 

vasitələrinin mülkiyyətçisi ilə iş qüvvəsinin sahibi arasında, istehsalçı ilə istehlakçı arasındakı fərqi 

göstərmək olar. Bu ayrılıq antaqonist cəmiyyətlərdə daha kəskin şəkildə çıxış edir. Burada işçinin 

əməyinin nəticələri başqasına məxsus olur. Buna görə də əmək işçi üçün nə isə bir kənar amilə, onun 

mahiyyətinə mənsub olmayan fəaliyyət növünə çevrilir. 

Lakin özgələşmə təkcə maddi istehsal sferası ilə məhdudlaşmır. O, burada yarandıqdan sonra digər 

sferalara keçir. Tǝdricən siyasi təsisatlar, mənəvi nemətlərin istehsalı və istehlak edilməsi, sosial sferanin 

institutları (təhsil, səhiyyə) da fərddən özgələşmiş hala düşür. 

Özgələşmənin mahiyyətinə nəzər saldıqda onun ikipilləli xarakteri aşkara çıxır. Birinci səviyyədə 

sosial kollektivlərin üzvü olan insanlardan onların iş qüvvəsi, qabiliyyətləri və fəaliyyətinin nəticələri 

ayrılır. Lakin özgələşmə bununla bitmir, ikinci pilləyə yüksəlir. Həmin pillədə insanların fəaliyyətinin 

özgələşmiş nəticələri müstəqil amillərə çevrilir, onların nəzarətindən çıxır və cəmiyyət üzərində 

hökmranlıq edən qüvvə kimi çıxış edir. 

Həmişə belə bir sualla rastlaşırıq. “Özgələşmənin yaranmasının səbəbləri nədir?” Konkret olaraq 

qeyd edək ki, şəxsi mülkiyyətin olması, cəmiyyətdəki bərabərsizlik (iqtisadi, siyasi, sosial), hakimiyyət 

orqanlarının özbaşınalığı, şəxsiyyətin özünə hörmətinin aşağı olması əsas amil kimi götürülə bilər. Bu 

zaman özgələşmənin təzahür formalarına da diqqət yetirmək lazımdır. İlk olaraq ictimai həyatın müxtəlif 

sahələrində bu rosesin yaranma səbəblərini araşdırarkən: 

a) iqtisadi sahədə özgələşməyə nəzər salaq: 

 Bəzi fəaliyyət növləri prioritet, digərləri isə ikinci dərəcəli və ya az əhəmiyyət kəsb edir və 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

14 

deməli, əməyin ödənilməsi əhəmiyyətli dərəcədə fərqli olduqda, əmək bölgüsü ilə əlaqədar fəaliyyətin 

özgələşməsi baş verir. Bu isə işin monotonluğu, fəaliyyət zamanı insanın yorğunluğu, ona istirahət üçün 

az vaxt verilməsi zamanı fərdin daxili aləmində boşluğa, fəaliyyətə marağın itməsinə səbəb olur. 

 Fəaliyyətin şərtlərinin və nəticələrinin əmək prosesindən kənarlaşdırılması, işin görülməsi üçün 

lazımi şəraitin olmaması, çətin və ya əlverişsiz iş şəraiti, (məsələn, mədənçilər üçün lazımi alətlərin 

olmaması, zəif işıqlandırma və ya səs izolyasiyası) insanı kapital vasitəsinə çevrilir. F.Engelsin qeyd 

etdiyi kimi, “əmək bölgüsü ilə birlikdə insanın özü də bölünür”. 

 Pul kultu və ona həyatda hər şeyi müəyyən edən xüsusi məna vermək. Bəzi insanlar mümkün 

qədər çox qazanmağa çalışır, hətta pul əldə etmək və varlanmaq üçün qeyri-qanuni üsullardan istifadə 

edirlər. 

 Rəhbərlikdən asılılıq – işçi əmr və ya göstərişi yerinə yetirməyə borcludur.Lakin bir sıra hallarda 

qanunsuzluqlara qarşı hər hansı sanksiyadan qorxaraq, öz fikrini ifadə etmək imkanı yoxdur. 

b) Cəmiyyətdəki siyasi özgələşmənin bəzi cəhətlərinə nəzər yetirək: 

 İnsanların seçki prosesində iştirak etmək istəməməsi, çünki onlar manipulyasiya edildiyini, 

onları siyasi alətə çevirdiklərini başa düşürlər, hər hansı bir namizədə səs verməyə gəldikdə, hətta onlara 

“qızıl dağlar” vəd edilsə belə, bu prosesə qoşulmur, laqeyd münasibət bildirirlər. 

 Eyni motivasiya müxtəlif hakimiyyət orqanlarının nümayəndələri ilə görüşlərdə iştirakdan 

imtinaya da aid edilə bilər. 

 Hakimiyyət orqanları tərəfindən insanların hüquq və azadlıqlarının əsassız olaraq 

məhdudlaşdırılması; 

 Hakimiyyət orqanları tərəfindən hər hansı məsələyə baxılmasında formalizm; 

 Dövlət məmurlarının qanunları pozması və məsuliyyətdən yayınması. 

c) Sosial özgələşmə, bəlkə də, ən çox yayılmış hadisədir,çünki həyatımızda onun təzahür 

formaları kifayət qədər çoxdur. Bunlara əsasən ağıdakıları daxil etmək olar: 

 Status və peşəyə görə imtiyazların olması. Bu hallarda fərd qrupdan uzaqlaşır, çünki məşhurlaşır, 

“ulduz” olur və özünü unikal hesab edir. Təbii ki, bu, bütün məşhur insanlara xas deyil, lakin belə 

hadisələrə kifayət qədər nümunələr göstərmək olar. 

 Milliyyət, din, yaşayış yeri (böyük şəhər və ya əyalət, şəhər və ya kənd) əsasında ayrı-seçkiliyin 

özünü göstərməsi; 

 İctimai rəyin spesifik manipulyasiyası, fərdiliyin, insanların müstəqilliyi və azadlığının 

boğulması; 

 Dünyadan qaçmaq cəmiyyətdə adi bir hadisədir ki, bu qəfil səyahət və yerdəyişmə istəyi ilə 

xarakterizə olunur. Qaçış hərəkət azadlığını simvolizə edən məna ilə dolu görünür, lakin burada da 

özgələşmə özünü göstərir. Səyahət etmək istəyi daxili narahatlıqdan, sosial və digər problemlərdən xilas 

olmaq üçün gizli bir arzu ilə izah olunur. İnsan yalnız səfərdə olanda öz həyatını tanış cəmiyyətdən 

uzaqda hiss edir. Konkret bir məqsəd və ya plan olmadan tərk etmək özgəninkiləşdirmənin ən geniş 

yayılmış formalarından başqa bir şey deyil. Məsələn, geoloqlar aprel-oktyabr aylarında tarlada olur, 

sonra öz normal həyat tərzinə qayıdırlar. Amma onlar böyük səbirsizliklə yazın gəlişini gözləyirlər ki, 

onlar yenidən dağlara, yataqları kəşf etməyə gedəcəklər. Eyni şey balıqçılar, dənizçilər və ovçular üçün 

də keçərlidir. Bu, həm də dünyadan qaçmağın gizli formasıdır. 

Dünyadan qaçmaq həm də insanlardan uzaqda yaşamaqdır. Asketizm - dini, yaxud mənəvi 

məqsədlər naminə ehtiyacların ödənilməsinin könüllü surətdə məhdudlaşdırılması, həzzdən imtina 

olunması, əziyyətlərə dözümlülük göstərilməsi buna misal ola bilər. Asketizm təcrübəsi müxtəlif 

mədəniyyətlər də eyni məqamları özünü qidada məhdudlaşdırmağ (oruc), seksual münasibətlərdən 

qorunma (nikahsızlıq), tənhalığa çəkilmə, susmaq, daha ifrat formalarda isə səfilliyi (sərgərdanlıq, 

dərvişlik), özünə əzab verməyi və s. özündə birləşdirir. 

d) Mənəvi yadlaşma əxlaqi, intellektual, bədii, dini, yaradıcı sferalarda aşağıdakı 

formalarda özünü göstərir: 

 Bütlərin formalaşması (elmdə, sənətdə), onlar özlərinin yaratdığı yeni tanrılarına ehtirasla sitayiş 

etdikdə. Şəxsiyyət hesab edir və inanır ki, büt qüsursuzdur, onun bütün düşüncələri, hissləri və 

hərəkətləri tamamilə ədalətlidir və şəxsiyyət onları özününkü kimi qəbul edir, öz ağlını özündən 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

15 

uzaqlaşdırır. Özgələşmə yaradıcı ziyalılara da təsir edir. Bir sıra ədəbiyyat, kino və musiqi əsərlərinin 

məzmununun və mənəviyyatının zəif və aşağı səviyyəli olması çox vaxt kütlənin “aşağı zövqü” ilə 

əlaqələndirilir. Baxmayaraq ki, əslində belə əsərlər yaradıcılarının özgələşməsinın nəticəsidir, bu əsərlər 

azad təxəyyülün meyvəsi deyil, “kütləvi” mədəniyyət standartlarının məhsulu hesab edilə bilər. 

 İkili standartlar - bir şeyi deyib, fəaliyyət prosesində tamamilə başqa cür etdikdə; 

 Konformizm – mövcud tələb və qaydaların, rəy və qiymətləndirmələrin passiv qəbul edilməsi, 

üstünlük təşkil edən istənilən modelə riayət etmək, özünə məxsus mövqenin olmaması; 

d) Müxalifətçilik – ümumi qəbul edilənlərdən fərqli olan fikirlərin müdafiəsi. Bu, söz, mətbuat, 

yaradıcılıq azadlığının olmaması, cəmiyyətdəki və kollektivdəki mövqe narazılığından baş verir; 

e) Darıxma, “Xarici sözlər lüğəti”ndə ifadə edildiyi kimi, ətrafdakı qıcıqlandırıcılarla qarşılıqlı 

təsirin olmaması nəticəsində yaranan yorğunluq və ya melanxolik haldır. 

Darıxma, M.Haydeggerə görə, mənasızlığı nəzərdə tutur. Cansıxıcılığın arxasında ruhi ağrı, 

melanxoliya, depressiya yatır, onun fikrincə, burada bir-biri ilə əlaqəli, lakin ortaq heç bir şey yoxdur. 

Evdən kənarda cansıxıcılıq sakit düşüncələrdə özünü göstərir. İnsanların arasında olan, onların arasında 

yaşayan insan tənha və boş qalır. O, cəmiyyətin həyatında iştirak etmir. Xarici məşğuliyyətin, aktiv 

fəaliyyətin və “mən”in təzahürünün arxasında mənəvi bir “gizli hal” gizlənir, bunun nəticəsi - kütlədən 

uzaqlaşmadır. Darıxmaq - boşluq, heçlik, mənasızlıq, apatiya, maraq itkisidir. Bu, insanın dünyaya 

qarışmasından məmnun olmadığını göstərir və buna görə də özünü daha yaxşı başa düşmək və vəziyyəti 

dəyişdirmək imkanı var; 

f) Ümidsizlik - itki, məhrumiyyət hissi ilə müşayiət olunan və bununla əlaqədar daxili boşluq və 

laqeydlik hisslərinin yarandığı haldır. Ümidsizliyin əlamətləri passivlik, süstlük, tənbəllik və peşəkar 

tükənmişlikdir. Bu, uzun müddət təklikdə qalan, vacib mövzular üzərində düşünən insanlar üçün 

xarakterikdir. Ümidsizlik, öz işinin nəticələrindən narazılıq, yorğunluq, özündən və işindən iyrənmə, 

yadlaşma və özünü təcrid etdikdə tükənmişliyi göstərir. Bu zaman mövcud şərait və gözlənilən ilə baş 

verənlər arasında çoxlu uyğunsuzluqlar özünü göstərir. İnsan dünyada itib gedir, təbiətlə, cəmiyyətlə, 

normal yaşamaq imkanı yaradan əsaslarla əlaqəni itirir. Qeyri-müəyyənlik və təklik hissi nəticəsində 

insan özü ilə baş-başa qalır, lakin obyektlərə və ya insanlara, hadisələrə qarşı düşmənçilik və ikrah 

hissləri yaşayır. 

g) Öz mahiyyətindən uzaqlaşma, təəssüf ki, geniş yayılmış və müasir sivilizasiyanın mövcudluğu 

üçün təhlükəlidir. Fərd öz güc və imkanlarını bilmir. İnsan özünün səthi, zahiri cəhətlərini əqli və mənəvi 

təcrübələri ilə eyniləşdirir. Özünəhörmətin aşağı olması, həyatda özünü dərk edə bilməmək, daimi 

uğursuzluqlar özünə yadlaşmanın bəzi nümunələri hesab edilə bilər. Subkulturaların və əks-

mədəniyyətlərin meydana gəlməsi insanın şüursuz və kortəbii şəkildə özünə qarşı özgələşmənin 

öhdəsindən gəlməyə çalışmasının nümunəsidir. 

Bütün deyilənlərdən belə nəticəyə gəlmək olar ki, özgələşmə insan həyatının bütün sahələrində və 

müxtəlif səviyyələrdə baş verə bilər. Cəmiyyətdə bu, fəaliyyətin özgələşməsi kimi ifadə olunur. 

Fəaliyyət şəraitinin fəaliyyətdən uzaqlaşdırılması, fəaliyyət nəticələrinin fəaliyyət subyektindən 

özgələşməsi, nəzəriyyənin təcrübədən uzaqlaşması, sosial strukturların və qurumların işçilərdən 

uzaqlaşdırılması da bu sahəyə şamil oluna bilər. Şəxsi müstəvidə insanların ailə, qonşuluq, dini 

münasibətlərdə özgələşməsi halları da nəzərdən qaçmamalıdır. Təsadüfi deyil ki, bunu dərindən duyaraq 

E.Fromm yazır: “...inkişaf etmiş dünyada özgələşmə o həddə çatıb ki, dini, mənəvi və siyasi ənənələr 

sarsıdılır və məhv edilir və ümumbəşəri məhv təhlükəsi yaranır, çünki o, dəliliklə həmsərhəddir, bu 

zaman nüvə müharibəsi yaradılır...”. 

Özgələşməni bir fenomen kimi aradan qaldırmaq üçün iqtisadi istismarı aradan qaldırmaq, ictimai 

həyatı demokratikləşdirmək, insan münasibətlərini humanistləşdirmək ən mühüm amillər hesab 

edilməlidir. 

Təbii ki, sahibkarların, fəhlələrin, fermerlərin, müxtəlif ziyalı qruplarının iqtisadi maraqları vahid 

deyil və müəyyən dərəcədə bir-biri ilə ziddiyyət təşkil edir. Siyasətçilərin və dövlət xadimlərinin 

müdrikliyi onların sosial qrupların maraqlarını birləşdirmək və insanların iqtisadi maraqlarının 

reallaşdırılmasına kömək etmək bacarığındadır. İqtisadi proseslərə rasional təsir dövlətə məxsusdur, 

onun imkanları gücün mövcudluğu ilə müəyyən edilir. Məhz dövlət ictimai istehsalın inkişafı üçün 

lazımi şəraitin yaradılması üçün tədbirlər görür. Bu şərtlərə aşağıdakılar daxildir: texnika və 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

16 

texnologiyanın yenilənməsi, çevik iş qrafiki, əmək şəraitinin yaxşılaşdırılması, iqtisadiyyat sahələrinin 

strukturunun yenidən qurulması, vergi və maliyyə siyasətinin təkmilləşdirilməsi, müxtəlif mülkiyyət 

formalarının birləşdirilməsi və inkişafı. Cəmiyyətin müxtəlif sosial qruplarının cari və uzunmüddətli 

maraqlarını, eləcə də görülən hərəkətlərin yaxın və uzaq nəticələrini dərk edərək, dövlət bütün bunları 

nəzərə alır, istehsalı və ümumiyyətlə, cəmiyyətin iqtisadi həyatını insanların mənafeyinə uyğun olaraq 

yeni tərzdə inkişaf etdirmək, və köhnəlmiş olanı aradan qaldırmaq üçün təhlillər aparır.  

Sosial həyatın demokratikləşməsi vətəndaş cəmiyyətinin və qanunun aliliyinin inkişafında təmsil 

olunur. Vətəndaş cəmiyyəti insanlar arasında iqtisadi, mədəni, hüquqi və siyasi münasibətləri inkişaf 

etmiş, dövlətdən asılı olmayan, lakin onunla qarşılıqlı əlaqədə olan bir cəmiyyətdir. Vətəndaş cəmiyyəti 

müxtəlif ictimai təşkilatlarda, klublarda, partiya və gənclər birliklərində, dərnəklərdə, ekoloji və elmi 

cəmiyyətlərdə qanunun aliliyini, hökumətin və xalqın qanun çərçivəsində hərəkət etməsini nəzərdə tutur.  

Odur ki, sosial planda demokratik prinsiplərin təkmilləşdirilməsi və həyata keçirilməsi, 

özünüidarəetmənin tətbiqi, vətəndaş cəmiyyətinin müstəqilliyi, vətəndaşlıq hissinin tərbiyəsi, insan 

hüquqlarına, qanunçuluğa və sosial funksiyalara hörmətlə yanaşılması dövlətin fəaliyyətində mühüm yer 

tutur. Məhz bu zaman dövlət özgələşmənin aradan qaldırılmasına xidmət edir. 

Özgələşmə və özünə yadlaşma amillərinin və onların nəticələrinin aradan qaldırılmasında insanın 

özü, onun iradəsi və cəsarəti mühüm rol oynayır və buna onun yaradıcılıq prosesinə cəlb olunması şərait 

yaradır. Yaradıcı yanaşma fərdin özünün iştirakı olmadan formalaşa bilməz, sosial və mədəniyyət 

institutları insanların təşəbbüskarlığını və fərdi fəaliyyətini dəstəkləyir və inkişaf etdirir, ətrafda baş 

verənlərə məsuliyyət və şəxsi iştirak hissi aşılayır. Ona görə də insan təfəkkürü aləmə üz tutur və mobil 

olur, alınan informasiya fəal şəkildə tənzimlənir, müxtəlif səbəblərin təsiri ilə hadisə və proseslərin 

qiymətləndirilməsi dəyişir. Amma real fakt budur ki, hər hansı bir insanın başlanğıc nöqtəsi həmişə 

özüdür. Müəyyən şərtlərdə və dünya ilə münasibətlərdə enerji, işgüzarlıq, təşəbbüskarlıq, qətiyyət və 

müstəqillik, şüurluluq və düşüncə cəsarəti, azadlıq özgələşməni yumşaltmaq və qismən aradan 

qaldırmaq üçün əsas xarakterik xüsusiyyətləridir. 

Özgələşmənin texniki-sosial səbəblərini dərk etməklə yanaşı, onunla da razılaşmalıyıq ki, müasir 

dünyada özgələşmədən tamamilə xilas olmaq mümkün deyildir. Praqmatik vəzifə onu saxlamaq və 

məhdudlaşdırmaqdır. Fərdi şüurda buna şəxsiyyətin hərtərəfli inkişafı, onun üfüqlərinin və maraqlarının 

genişlənməsi, reallığa tənqidi münasibət, daxili mənəvi azadlığın təsdiqi, müxtəlif şəxsi əlaqələr və 

fəaliyyət sahələri kömək edə bilər. 

Qeyd etmək lazımdır ki, indi şəxsiyyətin özgələşməsi bu və ya digər ölkələrin hüdudlarından 

kənara çıxaraq, bir çox münasibətlərdə beynəlxalq, qlobal hadisəyə çevrilmişdir. Müasir dünyada gedən 

qloballaşma prosesləri, habelə onlarla milli müstəqil dövlətin keçid mərhələsində olması və bu mər-

hələnin hələ xeyli davam edəcəyi faktı insanların özgələşməsinə və tənhalıq vəziyyətinə düşməsinə 

sürətli şəkildə təsir göstərir. Bu təsir xüsusilə də xırda dövlətlərin və xalqların həyatında daha güclü hiss 

olunur. Təsadüfi deyildir ki, hazırda dünyanın bir çox regionlarında qloballaşma əleyhinə hərəkatlar 

genişlənməkdədir. Onlar konkret vəziyyətdə hansı məqsəd güdməsindən asılı olmayaraq, ümumən 

xalqların öz milli-tarixi xüsusiyyətlərini, öz varlığını və özgürlüyünü qoruyub saxlamağa yönəlmişdir. 

Şəxsiyyətin özgələşməsi, tənhalıq hissinin güclənməsi əksər hallarda həyatın mənasının gərəksizləşməsi 

ilə nəticələnir. Sonuncu hal təkcǝ industrial cəhətdən inkişaf etmiş Qərb ölkələri üçün səciyyəvi əlamət 

deyildir. İndi o, mənəvi keyfiyyətlərin mövcud gerçəkliyə adekvat olmadığı digər ictimai sistemlərdə də 

özünü göstərir. Sözügedən məsələ, yəni mövcud ictimai həyat ilə insanların malik olduğu mənəvi 

keyfiyyətlərin uyğun gəlməməsi indi prinsipial problemlərdəndir. Çünki bu iki tərəf qarşılıqlı surətdə 

bir-birini şərtləndirməlidir. V.Franklın mənəvi dəyərlərin ikiqat zənginləşməsi və reallaşması 

nəzəriyyəsində də göstərildiyi kimi, ”müəyyən məqamlarda həyat bizi öz hərəkətlərimizlə bu dünyanı 

zənginləşdirməyə çağırır, elə vaxtlar da olur ki, biz yaşantılarımızla öz-özümüzü zənginləşdirirk” (27, 

s.174). 

Mənəvi keyfiyyətlər insanın həyat və fəaliyyətində çox önəmli bir yer tutur. Onların sırasında elə 

yüksəkləri vardır ki, şəxsiyyətin öz amalı naminə fədakarlıq göstərməsini, lazım gəldikdə həyatını belə 

qurban verməsini nəzərdə tutur. Təsadüfi deyildir ki, V.Frankl insanı öz taleyinə və qismətinə tabe 

olmağı, mənəvi keyfiyyətlərini qoruyub saxlamağı və onları özünə yaxın olanlarla bölüşməyi həyatın 

mənası hesab edir və insanları buna səsləyirdi [27, s.174]. Bu fikir müəyyən qədər süni yönüm kəsb 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

17 

etməsinə baxmayaraq, öz-özlüyündə mühüm əhəmiyyət kəsb edir. Müstəqillik qazanmış cəmiyyətlərdə, 

o cümlədən müasir Azərbaycanda şəxsiyyətin sosial və mənəvi özgələşməsi halları qarşılıqlı surətdə bir-

birinə təsir edərək, ümumilikdə bu prosesi sürətləndirir. Belə cəmiyyətlərin keçirdiyi böhranlı 

məqamlarda dövlət və sosial strukturlar insandan daha çox özgələşir. Sözügedən məqamlarda ictimai 

qaydaların qorunmasına təminat olmadığı üçün insanın da özgələşməsi güclənir. Nəhayət, belə dövrlərdə 

sosial münasibətlərin fərdiliyə, onun özünəməxsusluğuna qarşı yönəlməsi nəticəsində mənəvi həyat 

özgələşir. Həm də nəzərdə tutulmalıdır ki, bu qəbildən olan özgələşmə sadəcə olaraq gerçəklikdən üz 

döndərmək və ya onun inkar edilməsi ilə məhdudlaşmır. Bu, eyni zamanda şəxsiyyətin qəti etirazı 

formasını alır. Həmin etiraz isə bir sıra hallarda insanda tənhalıq adlanan “ekzistensial vakuum”un 

(V.Frankl) yaranmasında ifadə olunur. Bununla əlaqədar qeyd edək ki, özgələşmənin nəticəsi kimi çıxış 

edən tənhalıq probleminin fəlsəfi mənalandırılması təzə məsələ olmayıb, qədim ənənəyə malikdir. Yəni, 

onu təkcə müasir cəmiyyətin törətdiyi bəla hesab etmək ədalətsizlik olardı. Belə ki, hələ xristianlıq 

dinində Ekleziastın dili ilə göstərilirdi ki, “insan təkdir, onun heç kimi yoxdur, onun əməyi sonsuzdur və 

gözü heç vaxt sərvətdən doyan deyildir” (8, s. 14). 

Tənhalıq birdən-birə və öz-özünə yaranmır. Şəxsiyyətin bu vəziyyətə gəlib çatmasına təkcə 

mövcud cəmiyyətdə özünü göstərən çətinliklər və problemlər deyil, həm də fərdi insanın tələbatı, arzusu, 

iradəsi, marağı, məqsəd və vəzifələri, onlara nail olmağın vasitələri ilə əlaqəli amillər də güclü təsir 

göstərir. 

Daxili məzmununa görə xeyli dərəcədə mürəkkəb hadisə olan tənhalıq və kimsəsizlik aşağıdakı 

mərhələlərdə çıxış edir. Birinci ən yüngül pillə onu ifadə edir ki, şəxsiyyət müəyyən mənəvi-əxlaqi 

keyfiyyətlərə malikdir, onun rasional tələbatları və məqsədləri vardır. Lakin o öz məqsədlərini həyata 

keçirməyin vasitələri haqqında ən sadəlövh təsəvvürlərə arxalanır. Belə fərdlər özləri bədbəxt olmaqla 

yanaşı, həm də cəmiyyət üçün təhlükə təşkil edirlər. Çünki öz primitiv biliklərinə arxalanmaqla, yüksək 

səviyyəli tələbatlarını reallaşdırmağa çalışırlar. İkinci mərhələ bununla səciyyələnir ki, şəxsiyyət öz 

məqsədlərini həyata keçirmək üçün vasitələr işləyib hazırlaya bilmir və onda həm də digər mövcud 

vasitələrdən istifadə etmək məharəti yoxdur. Üçüncü pillədə fərd rasional və konstruktiv tələbatlara 

malik olur, lakin onları adekvat arzular formasında anlaya bilmir. Nəhayət, kimsəsizliyin dördüncü 

mərhələsi bunu ifadə edir ki, fərdin nəinki adekvat məzmunlu arzuları yoxdur, o heç fundamental sosial 

tələbatlara da malik deyildir. Bu səviyyədə şəxsiyyət özündə real olmayan tələbatları yerinə yetirmək 

barədə düşündüyü vasitələri də məhv edir (15, s.60). 

Qeyd etmək lazımdır ki, ictimai münasibətlər forması kimi özgələşmənin kəskinlik dərəcəsi təkcə 

obyektiv amillərlə bağlı deyildir. Bu işdə subyektiv səbəblər, onun həyata keçirildiyi sosiomədəni və 

psixoloji şərait də əhəmiyyətli rol oynayır (26, s.14). Buradan da müasir dövr üçün müstəsna əhəmiyyət 

kəsb edən aşağıdakı müddəa irəli gəlir: hazırki dövrdə özgələşməni yumşaltmaq və optimallaşdırmaq 

üçün sosial-iqtisadi islahatlar ilə ictimai şüura səmərəli təsir göstərmə vasitələri məharətlə 

əlaqələndirilməli, onların üzvi vəhdəti təmin olunmalıdır. Söhbət ictimai şüura təsir etməyin elə yolları 

və vasitələrindən gedir ki, onlar fərdin özgələşmiş vəziyyəti hiss etməsini mümkün qədər yumşaltsın. 

Yalnız bu yol ilə hazırda ölkəmizdə həyata keçirilməkdə olan əsaslı islahatların düzgün səmtdə inkişafını 

təmin etmək, onların törədə bilǝcəyi neqativ nəticələri (sosial yoxsulluğu, kimsəsizliyi, ümidsizliyi və 

s.) və onların özgələşməyə mənfi təsirini aradan qaldırmaq olar. 

Müasir cəmiyyətdə gedən elmi-texniki inkişaf, kommunikativ sıçrayışlar, qloballaşma və 

standartlaşma, mədəni inteqrasiya, dərin siyasi və mənəvi transformasiya prosesləri şəxsiyyəti, insanı öz 

mövcudluğunun həqiqi mahiyyəini daha dərindən dərk etməyə yaxınlaşdırır və onun dünya ilə, habelə 

digər insanlarla münasibətlərini harmonikləşmə istiqamətində inkişaf etdirir. Bu özünün müvafiq əksini 

şəxsiyyətin yuxarıda qeyd olunan münasibətlər sahələrindəki davranışı və fəaliyyətində tapır, yəni onlar 

əbədi mənəvi postulatlar və ümumbəşəri mənəvi keyfiyyətlərə getdikcə daha çox arxalanır, onun mənəvi 

seçim imkanları, azad fəaliyyəti və məsuliyyəti artır, onların qarşılıqlı vəhdəti güclənir. Bütün bunların 

nəticəsində özgələşmənin məzmunu və təzahür formaları da ciddi dəyişikliklərə uğrayır. 

Sosial həyatın demokratikləşməsi vətəndaş cəmiyyətinin və qanunun aliliyinin inkişafında təmsil 

olunur. Vətəndaş cəmiyyəti insanlar arasında iqtisadi, mədəni, hüquqi və siyasi münasibətləri inkişaf 

etmiş, dövlətdən asılı olmayan, lakin onunla qarşılıqlı əlaqədə olan bir cəmiyyətdir. Vətəndaş cəmiyyəti 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

18 

müxtəlif ictimai təşkilatlarda, klublarda, partiya və gənclər birliklərində, dərnəklərdə, ekoloji və elmi 

cəmiyyətlərdə qanunun aliliyini, hökumətin və xalqın qanun çərçivəsində hərəkət etməsini nəzərdə tutur.  

Odur ki, sosial planda demokratik prinsiplərin təkmilləşdirilməsi və həyata keçirilməsi, 

özünüidarəetmənin tətbiqi, vətəndaş cəmiyyətinin müstəqilliyi, vətəndaşlıq hissinin tərbiyəsi, insan 

hüquqlarına, qanunçuluğa və sosial funksiyalara hörmətlə yanaşılması dövlətin fəaliyyətində mühüm yer 

tutur. Məhz bu zaman dövlət özgələşmənin aradan qaldırılmasına xidmət edir. 

Özgələşmə və özünə yadlaşma amillərinin və onların nəticələrinin aradan qaldırılmasında insanın 

özü, onun iradəsi və cəsarəti mühüm rol oynayır və buna onun yaradıcılıq prosesinə cəlb olunması şərait 

yaradır. Yaradıcı yanaşma fərdin özünün iştirakı olmadan formalaşa bilməz, sosial və mədəniyyət 

institutları insanların təşəbbüskarlığını və fərdi fəaliyyətini dəstəkləyir və inkişaf etdirir, ətrafda baş 

verənlərə məsuliyyət və şəxsi iştirak hissi aşılayır. Ona görə də insan təfəkkürü aləmə üz tutur və mobil 

olur, alınan informasiya fəal şəkildə tənzimlənir, müxtəlif səbəblərin təsiri ilə hadisə və proseslərin 

qiymətləndirilməsi dəyişir. Amma real fakt budur ki, hər hansı bir insanın başlanğıc nöqtəsi həmişə 

özüdür. Müəyyən şərtlərdə və dünya ilə münasibətlərdə enerji, işgüzarlıq, təşəbbüskarlıq, qətiyyət və 

müstəqillik, şüurluluq və düşüncə cəsarəti, azadlıq özgələşməni yumşaltmaq və qismən aradan 

qaldırmaq üçün əsas xarakterik xüsusiyyətləridir. 

Özgələşmənin texniki-sosial səbəblərini dərk etməklə yanaşı, onunla da razılaşmalıyıq ki, müasir 

dünyada özgələşmədən tamamilə xilas olmaq mümkün deyildir. Praqmatik vəzifə onu saxlamaq və 

məhdudlaşdırmaqdır. Fərdi şüurda buna şəxsiyyətin hərtərəfli inkişafı, onun üfüqlərinin və maraqlarının 

genişlənməsi, reallığa tənqidi münasibət, daxili mənəvi azadlığın təsdiqi, müxtəlif şəxsi əlaqələr və 

fəaliyyət sahələri kömək edə bilər. 

Beləliklə, gələcǝk cəmiyyətdə özgələşmə tam aradan qalxmasa da, keçmişdəkindən və indi 

olduğundan xeyli dərəcədə zəif səviyyədə (yəni şəxsiyyətin öz mahiyyət qüvvələrini tam dolğunluğu ilə 

reallaşdırmasına o qədər də ciddi təsir göstərə bilmǝyǝcək dərəcədə) özünü göstərəcəkdir. 

 

Nəticə 

1. Çoxtərəfli və geniş məzmunlu ictimai hadisə olan özgələşmə şəxsiyyətin elə bir psixoloji 

durumunu ifadə edir ki, burada onun ontoloji mahiyyəti ilə real varlığı bir-birindən ayrılır. Nəticədə 

şəxsiyyətin öz qabiliyyətlərini reallaşdırmaq imkanları ilə mövcud sosial münasibətlər və institutlar 

arasında uyğunsuzluq özünü göstərir ki, o təkcə ictimai həyatın müxtəlif sferalarına deyil, həm də 

şəxsiyyətin daxili aləmini, şüurunu və psixikasını əhatə edir.  

2. Özgələşmənin əsas mənbəyini xüsusi mülkiyyət təşkil etdiyi və onun kapitalizm cəmiyyətinə 

məxsus keyfiyyət olması haqda marksizm müddəası ilə razılaşmaq olmaz. Təhlil sübut edir ki, 

şəxsiyyətin özgələşməsi bu və ya digər dərəcədə bütün quruluşlarda özünü göstərən tarixi hadisədir və 

o, müxtəlif iqtisadi-texniki, sosial və bioloji amillər kompleksi ilə şərtlənir. 

3. Müasir şəraitdə sosial həyatın bütün sahələrinin əsaslı surətdə dəyişilməsi şəxsiyyət ilə 

cəmiyyət arasında qarşılıqlı münsibətlərdə yaxınlığı artırır və özgələşməni xeyli dərəcədə yumşaldır, 

lakin onun fəaliyyətinə son qoymur. Özgələşməni törədən şərait ictimai əmək bölgüsü ilə bağlı olduğu 

üçün onun gələcək cəmiyyətlərdə də qalacağını ehtimal etmək məntiqidir. 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

1. Abbasov Ə.F. Milli maraqlar və milli ideologiya. Bakı, Təknur, 2012  

2. Абдуллаев Я.А. Проблема человека в социокультурном контексте  

(Переходный период). Баку: 2002-181c. 

3. Аллахверанов А.К. Развитие общественного сектора как фактор становления 

гражданского общества. Автореф. дисс. канд. филос. наук. Баку, 2002-30c. 

4. Асафьева В. К. Проблема отчуждения философии Иммануила Канта в трудах 

мыслителей «Теории общественного договора» и философии Иммануила Канта. Философские 

науки, Часть 1,7(15), 2015, s.112-119  

5. Вторушин Н.А. Политическое отчуждение как один из определяющихфакторов развития 

современного мира // Сборник научных трудов ХII Международной научно-практической 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

19 

конференции студентов, аспирантов и молодых ученых 3–6 апреля 2013 г., Томск, Изд-во ТПУ, 

2013. с. 376–378 

6. Головко О. В.Отчуждение личности в русской и индийской философии. Специальность: 

философия:23.00.03. Автореферат диссертации на соискание ученой степени кандидата 

философских наук, Москва ,1993 с. 

7. Гегель Г.Ф. Работы разных лет. М.: 1972-668c.  

8. Гегель Г.Ф. Сочинения т.4, М.: 1959-504c.  

9. Илин М.В. Политика как предмет изучения, состав политологии и методы основных 

политических дисциплин. М.: 1994-395c. 

10. Калугин А.С.Терехова Г. Л.Проблема отчуждения в философии Гегеля. Вестник ТГТУ. 

2012. Том 18. № 3.  

11. Колядко А. В. Проблема отчуждения в философии Э.Фромма (философско-

антропологический анализ). Автореферат диссер. на соискание ученой степеникандидата 

филос… наук, Тула, 2006, 25s. 

12. КостюкА.А. Отчуждение творчества в информационном обществе. Диссертация на 

соискание ученой степени кандидата философских наук Воронеж 2020, 144 с. 

13. Крапивенский С.Е. Социальная философия. М.: 1998-411c. 

14. Лапин Н.И. Отчуждение//Новая философская энциклопедия. Москва, Мысль, 2001. 182 с. 

15. Левин Г.Д. Свобода и покинутость. Методологический анализ.” Вопросы философии”, 

1997, № 1, c.21-28 

16. Ляшенко Ю. А. Феномен отчуждения человека в условиях информатизации общества. 

Диссертация... кандидата философских наук: Горно-Алтайск, 2007 150 с. 

17. Марков В.И. «Свое», «чужое» и отчуждение в культуре Кемерово КТИТТИ, 2002,169 с. 

18. Минаев. Проблема отчуждения в современном обществе: предпосылки и проявления 

(на примере высшей школы Украины). Киев, Исторична панорама. 2010. Вип.11. с.142-168. 

19. Нарский И.С. Отчуждение и труд: по страницам произведений К.Маркса. Москва, 

Мысль, 1983. 142 с. 

20. Олех Л.Г. Преодоление отчуждения и присвоение творческой 

сущности личности. Новосибирск, 1992. 189 с. 

21. Основы философии (под ред. Попова). М.: 1998-318c.  

22. Пахарь Л.И., Петрова Р.А. Отчуждение: теоретическое осмысление проблемы. 

Философская мысль. 2021. № 8. с.78-91. 

23. Современная западная философия. Словарь. М.: Политиздат, 1991-411c. 

24. Спирин А.Д. Личность и отчуждение в свете двух 

мировоззренческих концепций: диссертация ... кандидата философских наук: 09.00.11. 

Кемерово, 1995. – 136 с. 

25. Суворов А. Отчуждение, человечество, личность // Свободная 

мысль, 1993, №16. с. 36–46. 

26. Тимченко.Л.Д. Отчуждение в современном обществе (социально-философский анализ 

проблемы). Автореферат диссертации на соискание ученой степени кандидата философских 

наук. Барнаул, 2010-20 с. 

27. Франкл В. Человек в поисках смысла. М.: Республика, 1990-454c. 

28. Шетулова Е. Д. Социально-философский анализ отчуждения в историческом процессе. 

Автореферат диссертации на соискание ученой степенидоктора философских наук, Нижний 

Новгород, 2010, 37 с. 

29. Lars Svendsen. Yalnızlığın Felsefesi. I.Baskl. Şubat 2018. İstanbul-214 səh. 

30. Selahattin Yakut. Yabancılaşma (Psiko-sosial bir bakış). Ankara, 2020, 146 s. 

31. Ollman Bertel. Yabançılaşma. Marx’ın Kapitalist Toplumdaki İnsan Anlayışı 2015,432 s. 

32. Doğu Ergil. Yabancılaşma ve siyasal katılma. Ankara, 1980, 374 s. 

 

Rəyçi: f.e.d., dos. Ziba Ağayeva 

 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

20 

УДК 101.1 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).020 

 

ОБЩЕСТВЕННОЕ И ЦИВИЛИЗАЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ 

В КОНТЕКСТЕ ФИЛОСОФИИ СЛОЖНОСТИ:  

ПОСТНЕОКЛАССИЧЕСКИЙ ПОДХОД 

 

Абульгасан Аббасов 

доктор философских наук, профессор 

Институт философии и социологии НАНА, Азербайджан 

abulhasan.abbasov@mail.ru 

orcid.org 0000–0003–4739–4281 

 

Резюме. Проблемы общественного и цивилизационного развития, будучи всегда 

традиционными и современными одновременно, сегодня приобретают особую актуальность и 

ярко выраженную специфику. Эту специфичность диктует сама историческая эпоха. Всё больше 

становится очевидным то, что решение многочисленных судьбоносных проблем нуждается в 

качественно новой (нетрадиционной) научно-теоретической базе осмысления реальностей и 

практического действия. В качестве таковой, согласно автору, может быть философия 

сложности вкупе с критическо-синергетическим типом мышления. Собственно, они же 

являются основными стержневыми носителями постнеоклассической философии и 

эпистемологии. Исходя из сложившейся необходимости, для решения задач общественного и 

цивилизационного развития в данной статье представляется новая (постнеоклассическая) 

эпистемологическая основа, опирающаяся на философию сложности и теорию сложных систем. 

В связи с проблемами социализации, самоорганизации, социальной синергии, межкультурного 

общения и сотрудничества, а также геополитического кодекса поведения и общециви-

лизационного развития обращается внимание на многие сущностные особенности становления, 

функционирования и эволюции сложных образований, на диалектику их развития, которые до 

сих пор оставались в тени и фактически не изучались. Соответственно, в этом ключе 

выдвигаются определенные предложения и рекомендации. 

Ключевые слова: общественное и цивилизационное развитие, философия сложности, 

критическо-синергетическое мышление, постнеоклассическая эпистемология, геополитический 

кодекс повеления, единая судьба человечества. 

 

 

İCTİMAİ VƏ SİVİLİZASİON İNKİŞAF 

MÜRƏKKƏBLİK FƏLSƏFƏSİ KONTEKSTİNDƏ: 

POSTNEOKLASSİK YANAŞMA 

 

Əbülhəsən Abbasov 

 

Xülasə. Həmişə ənənəvi və müasir olan ictimai və sivilizasion inkişaf problemləri bu gün xüsusi 

aktuallıq və səciyyə daşımaqdadır. Bunu tarixi dövrün özü diktə edir. Getdikcə daha da aydın olur ki, 

bu taleyüklü çoxsaylı problemlərin adekvat dərki və səmərəli həlli keyfiyyətcə yeni (qeyri-ənənəvi) 

elmi-nəzəri bazaya ehtiyaclıdır. Müəllifə görə, mürəkkəblik fəlsəfəsi (tənqidi-sinergetik təfəkkür tipi 

ilə birgə) bu ehtiyacı ödəyə bilər. Bunlar həmçinin postneoklassik fəlsəfənin və epistemologiyanın özül 

daşıyıcılarıdır. Yaranmış zərurətdən çıxış edilərək, məqalədə ictimai və sivilizasion inkişaf 

məsələlərinin adekvat həlli məqsədilə mürəkkəblik fəlsəfəsinə və mürəkkəb sistemlər nəzəriyyəsinə 

söykənən yeni (qeyri-ənənəvi) epistemoloji zəmin təqdim olunur və onun məzmun-mahiyyəti açıqlanır. 

Sosiallaşma, özünütəşkilatlandırma, sosial sinergiya, mədəniyyətlərarası ünsiyyət və əməkdaşlıq, 

habelə geosiyasi davranış kodeksi və ümumsivilizasion inkişaf problemləri ilə bağlı mürəkkəb 

sistemlərin indiyə qədər lazımınca öyrənilməmiş və yaxud kölgədə qalmış bir çox təşəkkül, fəaliyyət 

mailto:abulhasan.abbasov@mail.ru
https://orcid.org/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

21 

və təkamül xüsusiyyətlərinə, ümumən inkişaf dialektikasına diqqət yetirilir. Müvafiq olaraq, müəyyən 

təklif və tövsiyələr irəli sürülür. 

Açar sözlər: ictimai və sivilizasion inkişaf, mürəkkəblik fəlsəfəsi, tənqidi-sinergetik təfəkkür, 

postneoklassik epistemologiya, geopolitik davranış kodeksi, bəşəriyyətin vahid taleyi. 

 

SOCIAL AND CIVILIZATIONAL DEVELOPMENT IN THE CONTEXT OF THE 

PHILOSOPHY OF COMPLEXITY: A POST-NEOCLASSICAL APPROACH 
 

Abulhasan Abbasov 

 

Abstract.The issues of social and civilizational development-both traditional and modern-are of 

particular relevance and significance today. This is dictated by the very nature of the historical era we 

are living in. It is becoming increasingly clear that the adequate understanding and effective resolution 

of these vital and multifaceted problems require a qualitatively new (non-traditional) scientific and 

theoretical foundation. According to the author, the philosophy of complexity (together with the critical-

synergetic type of thinking) can meet this need. These also serve as foundational pillars for post-

neoclassical philosophy and epistemology. Based on the emerging necessity, the article presents a new 

(non-traditional) epistemological framework grounded in the philosophy of complexity and the theory 

of complex systems, aiming to address issues of social and civilizational development more adequately. 

It highlights the largely unexplored or overlooked aspects of formation, functioning, and evolution of 

complex systems in relation to socialization, self-organization, social synergy, intercultural 

communication and cooperation, as well as the code of geopolitical conduct and global civilizational 

development. The dialectics of development are considered in this context. Accordingly, certain 

suggestions and recommendations are put forward. 

Keywords: social and civilizational development, philosophy of complexity, critical-synergetic 

thinking, post-neoclassical epistemology, code of geopolitical conduct, shared destiny of humanity. 

 

Введение 

Без всякого преувеличения можно утверждать, что сегодня потребность осмысления 

поликультурности становится влиятельной установкой в процессе решения судьбоносных 

проблем, связанных с культурной, этнической, расовой, религиозной разнородностью обществ, 

государств, цивилизаций и перспективами их развития. Необходимость такой установки 

диктуется самой онтологической сущностью современных обществ и переживаемых ими 

проблем. Фактически все развитые современные общества являются многокультурными и 

весьма вероятно, что с течением времени поликультурная сложность будет ещё больше 

возрастать и распространяться. Разумеется, будет расширяться и список новых актуальных 

проблем, в том числе, за счёт неожиданных, то есть, изначально не предполагаемых проблем, 

что мы наблюдаем уже сегодня. В этом смысле потребность в адекватной философской 

рефлексии мультикультуральности и её эволюции во времени – явление совершенно 

естественное, закономерное и необходимое. 

Разумеется, в строго научном смысле качество философской рефлексии во многом зависит 

от уровня и дееспособности используемой эпистемологии, от её адекватности, требованиям 

современной науки и общественно-исторической практики. И лишь в этом ключе можно 

говорить о совершенности эпистемологии как об адекватной познавательной платформе для 

философского осмысления и решения тех или иных задач. Конкретно, речь идет о 

совершенности познавательного арсенала, в котором органичное единство онтологических, 

гносеологических, методологических, аксиологических и даже лексико-процессуальных 

составляющих удовлетворяет требованиям оптимальности. Здесь имеется ввиду, 

постнеоклассическая оптимальность, обладающая собственной философией со специфическим 

набором качеств. Подробный анализ сущности и содержания этой философии оптимума, 

закономерностей её становления и формирования был представлен мной в ряде статей и книг, в 

том числе, в монографии «Философия сложности» (1). Замечу, что главной отличительной 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

22 

особенностью постнеоклассического понимания оптимальности является то, что оно 

непосредственно сопряжено с феноменом сложности, опирается на четкость фактологических 

научных данных, учет их итоговых результатов и руководствуется конкретикой 

пространственно-временных параметров.  

Естественно, что в формировании такого понимания оптимальности математизация 

мышления и познавательного процесса в целом играет существенную роль. Математика, в её 

широком понимании, сегодня главная универсальная дисциплина, обеспечивающая 

модернизацию научного мышления и познавательного арсенала в целом (как на 

междисциплинарном, так и трансдисциплинарном уровнях). Собственно, порождение и 

формирование современной научной эпистемологии в качестве универсальной во многом 

связаны с этими уровнями. Кстати, в последние годы трансдисциплинарность всё больше и 

выпукло становится преобладающей тенденцией, что отмечается и другими исследователями 

(5, с.11-34). Без математики (вкупе с сопряженной с ней современной логикой) и математизации 

научно-познавательного арсенала невозможно решать многофакторные междисциплинарные 

проблемы действительности и отвечать на вызовы времени. Современная математика и 

органично сопряженная с ней логика – основа-стержень ускоренного развития информа-

ционных технологий, искусственного интеллекта и глобальной цифровой трансформации. В 

этом смысле математизация науки и современного образования имеет огромную 

культурологическую значимость. И прежде всего – в плане формирования целостного, дееспо-

собного и эвристичного мировоззрения.  

Естественно, что философская рефлексия и соответствующее ей эпистемологическое 

освоение поликультурной сложности, помимо всего прочего, должны отражать уровень 

цивилизационного развития, в целом, и современные научные представления, в частности. 

Сегодня речь идет и должна идти, по существу, о более адекватной эпистемологии осмысления 

и созидания цивилизованных обществ путём более качественного, неординарного и успешного 

оперирования понятием сложности. В качестве таковой, по-моему, может выступать, да и уже 

выступает постнеоклассическая эпистемология, тесно сопряженная с философией сложности 

и формирующая более рациональный, продуктивный плюрализм как мировоззренческий 

принцип достижения единства путём разнообразия. Постнеоклассическая эпистемология не 

только обосновывает необходимость разумной толерантности в человеческих отношениях и во 

всех сферах жизнедеятельности общества, но и довольно значимо, дееспособно обеспечивает и 

гарантирует её. Здесь речь идёт о толерантности, базирующейся на уважении суверенитета 

личности, её свободы и самоценности. О той толерантности, которая содействует развитию 

культуры общежития и продуктивного диалога, следовательно, культуры мира и процветания.  

Логично предположить, что позитивы общемирового цивилизационного процесса также 

во многом детерминируются именно уровнем и качеством освоения постнеоклассической 

эпистемологии. Благодаря ей, думается, можно преодолеть экспансионизм так называемого 

«геополитического реализма» - господствующей по сей день, доктрины, которая всё больше и 

больше втягивает современный мир в состояние всеобщего хаоса и жесточайших, 

кровопролитных противостояний. Говоря конкретно, на мой взгляд, господствующая доктрина 

геополитического реализма – главная угроза цивилизационному развитию как на глобальном, 

так и региональном уровнях.  

В последние десятилетия сильно возросла необходимость «столкновения» с объектами, 

сложными не только в поэлементно-количественном смысле, но и по совокупности всех иных 

признаков (структурных, информационных, генетических, исторических, эволюционных, 

функциональных, управленческих, саморегуляционных и т. д.). «Сложная система» стала 

центральным понятием всего комплекса научных дисциплин. Произошло закономерное 

смещение в исследовательских установках от «системы вообще» – к «сложной системе», от 

традиционного «объекта познания» – к «феномену сложности». 

В силу того, что сложные системы не поддаются познанию и освоению с помощью 

обычных традиционных приемов и средств, приходится вырабатывать новые, неординарные 

подходы, процедуры и методы, разрабатывать качественно нетрадиционные теории и 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

23 

концепции. А это, прежде всего, дело специальных дисциплин, каждая из которых на уровне 

своих целей и задач пытается познать собственные предметы исследования как сложности. Но 

сам по себе необходимый специфический подход со стороны отдельных дисциплин в условиях, 

когда отсутствует междисциплинарная общая конструкция исследовательских процедур и 

методов, не избавляет совокупное знание о том или ином объекте от излишнего партикуляризма, 

от чрезмерной разобщенности и несогласованности между различными слоями, уровнями и 

аспектами знания. Это, несомненно, негативно сказывается как на эффективности познания 

конкретных систем, так и на общем состоянии развития научного знания. Возрастание же 

тормозящих моментов и факторов в эволюции науки, естественно, отрицательно влияет на саму 

общественную практику, затрудняя решение актуальных проблем современности – как на 

локальном, так и на региональном и глобальном уровнях.  

Сложилась объективная необходимость в разработке «единого языка» («общего слуха») 

как основы для эффективного исследования феномена сложности. Понятно, что реализация 

данной потребности, в своей относительной полноте и завершенности, возможна на уровне 

фундаментальных общетеоретических суждений и построений, и роль философии, ее 

универсального теоретического арсенала (вкупе с интенсивной математизацией научного 

знания) в данном случае неоспорима. В этом смысле считаю вполне закономерным и 

необходимым функционирование в современной науке и практике понятия «философия 

сложности» (Cм.:1, с. 9 - 114 ).  

Опираясь на философский концептуальный аппарат, на общетеоретическое видение 

проблем, можно достичь заметного успеха в попытках переноса наличного знания о сложности 

из одних сфер науки и практики в другие, в создании общей исследовательской конструкции, 

необходимых логико-методологических установок, эпистемологических предпосылок и основ. 

Благодаря общефилософскому видению принципиальных сторон, особенностей в становлении, 

функционировании и эволюции сложностей, возможно формирование конструктивных и 

достаточных условий для выявления продуктивных путей, подходов и процедур. Эта 

особенность делает любую специфическую задачу какой-либо отдельной науки, занимающейся 

«своими» системами, неспецифической.  

Анализ проблем структурообразования и системности (самоорганизации и самодвижения, 

субстанциональной определенности и саморегуляции, принципиальных вопросов соотношения 

порядка и беспорядка (хаоса), стабильности и неравновесия, разнообразия и единства, 

функциональной чувствительности и структурной устойчивости и т. д. с постнеоклассических 

философских позиций) позволяет четче и более обоснованно формулировать теоретические 

построения специальных дисциплин, находя аналогии и изоморфные законы в разных областях 

(1). Следовательно, философия сложности – это важнейшая (атрибутивная) основа 

междисциплинарных, а также трансдисциплинарных исследований и конвергенции научного 

знания на более высоком уровне. Она создает весьма широкие и продуктивные основы для 

взаимодействия социогуманитарного знания с естественно-научным, математическим и 

технико-технологическим знанием. То есть, обеспечивает позитивную синергию научного 

знания, столь необходимую для развития обществ, государств и цивилизаций. 

Насколько значимо и актуально философское осмысление феномена сложности, особенно 

очевидно также на примере исследования общемировых проблем современности – 

экологических, климатических, демографических, энергетических, финансово-экономических, 

этнокультурных, глобализационных в целом и других. Их разрешение требует привлечения 

огромных ресурсов (финансовых, людских, временных, интеллектуальных). К тому же, 

сложности глобального порядка трудно поддаются реальному экспериментированию. Нет здесь 

возможности искать ответы методом проб и ошибок (да он и неприемлем!), а «навязать» 

объекту-сложности необходимое поведение весьма проблематично. Получается, что реальный 

выход – обратиться к наличному знанию о физических, химических, биологических, 

социальных и психологических системах (с точки зрения их становления и эволюции – 

«диаграммы перспектив»). Разумеется, существенна здесь роль и наличного знания о самих 

глобальных сложностях. Но дело в том, что «стыковка» этих слоев знания – не механический 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

24 

акт и отнюдь не простая задача. Синтез знаний на уровне их творческой конвергенции возможен 

только на основе и с помощью общей эпистемологической базы. Опираясь на нее, а 

следовательно, вооружившись более адекватной и дееспособной логико-методологической 

установкой, можно найти ответы на вопросы, чем и как воздействовать на сложную систему 

(экологическую, демографическую, поликультурную и т. д.), чтобы придать ей оптимальный 

вектор развития вкупе с соответствующим поведением. Заодно, в таком случае, наличествует 

большая возможность для поиска продуктивных ответов на регулярно возникающие новые 

вызовы и проблемы.  

В условиях неординарных, качественных изменений в науке, технике и технологиях, в 

природе обществ и мира в целом философия сложности, думается, представляет собой 

важнейший атрибут не только прогресса науки и научного мировоззрения, но также духовного 

развития и поликультурной человеческой практики. Полезность её идей и принципов в 

индивидуальной, общественной, региональной и глобальной практике не вызывает сомнений. 

Она способна дать позитивные ориентиры, наметить перспективные пути и быть опорой для 

индивида, народов, обществ и мира в их стремлении избежать дальнейшего нарастания 

хаотизации и достичь нового «спокойного состояния» и благополучия. 

«Философия сложности» является важнейшим компонентом того фундамента, на которой 

зиждется демократическая, толерантная и мультикультуральная «формула жизни», а также 

современное научно-теоретическое мышление, которое я, условно, называю критическо-

синергетическим мышлением. Однозначно можно утверждать, что именно критическо-синер-

гетический тип мышления представляет собой основной «инструмент» в позитивной 

трансформации обществ, в достижении взаимовыгодного сотрудничества и справедливости в 

мире, в развитии его коммуникативных, синергетических и толерантных качеств. Внутренняя 

диалогичность, творческо-продуктивная конвергенция, разрешение противоречий путем 

схождения и согласования, стремления к единству посредством разнообразия – неотъемлемые 

качества такого мышления. Собственно, на мой взгляд, нахождение «равнодействующей силы» 

в чрезмерной пестроте этнонациональных и религиозных самобытностей, духовных ценностей 

и культурных традиций, исторических кодов, интересов и позиций, порой противостоящих друг 

другу, вне философии сложности и критическо-синергетического осмысления действи-

тельности невозможно. Это достаточно убедительно подтверждает нынешнее драматическое 

состояние в мире, всё больше и больше сжимающее очаги и ареалы взаимной терпимости, 

здорового межкультурного диалога и сотрудничества, продуктивного синергетического 

общежития. 

Согласимся, что человечество погрязло в лабиринтах сложившейся общемировой 

(глобальной) сложности, все угрозы и опасности которой трудно предугадать и просчитать 

заранее. Господствующая по сей день философия «геополитического реализма» приводит к ещё 

большей абсолютизации превосходства одной цивилизации в ущерб другим, гиперболизации 

видения одной страны или группы стран («клуба избранных»). Доминирующая мировая элита 

трудно соглашается с тем, что демократия и прогресс человечества не совместимы с культурной 

гомогенизацией, лишенной морального содержания и социальной сущности. Она не желает 

признать, что экспансионистская глобализация, идентичная культурной гомогенизации и 

тотальному господству «совершенного», есть конкретное порождение идеологии агрессивной 

меркантильности, суперматериализма и в качестве таковой изначально лишена заботы о 

социальной и международной справедливости, подлинной демократии, духовности, морали и 

этики. Естественно, что в условиях агрессивной меркантильности, гегемонии и диктата силы 

невозможно должное обеспечение прав и свобод отдельных наций и народов. Более того, в таких 

условиях рушатся основы как суверенитета наций и народов, так и суверенитета конкретных 

личностей. Когда же все эти виды суверенитета теряют основы обеспечения, говорить о самом 

государственном суверенитете не приходится.  

Давно пора считаться с тем, что массированное формирование ложной убежденности в 

правоте философии суперматериализма и рыночного фундаментализма, транснационального 

олигархического либерализма чревато полной потерей человечеством способности оценить 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

25 

направление и масштабы грядущего трагического надлома, всеобщего противостояния и 

глобального хаоса. Уже сегодня наблюдаем, что условия жизни человека становятся все более 

сложными, неустойчивыми и труднообозримыми. Страны и народы мира, фактически, 

оказались перед вынужденной потерей привычного уровня и уклада жизни. Естественно, это 

вызывает для них дополнительные опасности и большие трудности, а, следовательно, весьма 

резко снижает потенциал и возможности творческого обновления, прогресса.  

Но, как видим, установка на единичное выживание, «бегство» от катастрофы поодиночке 

лишь только усугубляет состояние и способствует росту всеобщей турбулентности. Таким 

образом, складывается впечатление, что облаченная властью мировая элита проявляет немощь 

перед новой сложностью, образовавшейся в эволюции человечества, и запуталась в подборе 

нужных ключей для разрешения судьбоносных проблем современности. Причем, не только на 

глобальном (общецивилизационном) уровне, но и в локальных и региональных масштабах. 

Разумеется, такое затяжное состояние неразрешенности проблем (хотя бы в плане выработки 

соответствующих теоретических основ) ведёт к ещё большей неопределенности и неразберихе, 

росту кровопролитных конфликтов и войн. И тем больше мировое сообщество оказывается 

беспомощным в создании общецивилизационного кодекса поведения, в выработке приемлемой 

геополитической конструкции взаимовыгодного существования и сотрудничества. В 

подтверждение сказанному достаточно, например, отметить братоубийственную войну между 

Россией и Украиной, продолжающийся уже четвёртый год. Или же затяжной конфликт между 

Израилем и организацией Хамас, переросший в открытый геноцид против палестинского 

народа.  

Да, современный мир нуждается в коренной реконструкции, в новом форматировании. Это 

единственный путь выхода из всеобщего кризиса и нарастающего хаоса, чреватых гибелью 

человеческой цивилизации. Но, встает вопрос: на базе какой парадигмы, каких идейно-

теоретических, духовных и материально-практических оснований осуществить это 

необходимое форматирование и обеспечить качественно новое (приемлемое с позиций 

справедливости и гуманности, всеобщего прогресса и благоденствия) состояние глобального 

миропорядка?  

Дальнейшее продолжение «геополитического реализма» и его экстраполяция в будущее – 

это путь саморазрушения и гибели человечества. Необходима иная, качественно другая 

альтернатива – такая дееспособная парадигма, которая своим эпистемологическим и 

праксиологиеским набором качеств обеспечивала бы равноправное соучастие и сотрудничество 

для всех людей, народов и государств в общем деле созидания, строительства нового мира, 

служила бы высшей идее единого человечества. Сопутствовала бы развитию культуры мира, 

толерантных качеств и синергетических начал общежития, росту материального и духовного 

благосостояния народов и наций. Вне и без должной альтернативы, то есть, дееспособной 

парадигмы развития человечества невозможно пользоваться даже теми возможностями и 

плодами, которые продуцирует современная наука, техника и технология, особенно, 

электронно-информационная. В том числе – искусственный интеллект.  

Более того, современные технико-технологические достижения вкупе с ускоренным 

ростом и углублением ареала электронно-сетевого сообщения, цифровизации человеческого 

бытия, когда отсутствует адекватная философская парадигма осмысления и действия, а, 

следовательно, и необходимые принципы и правила ограничения (запрета), сами по себе несут 

определённую опасность. Эта опасность, особенно на уровне достижений междисциплинарных 

и трансдисциплинарных исследований, может обернуться самой настоящей трагедией для 

человечества в случае отсутствия должных принципов и правил ограничения. Одним словом, 

сегодня мир нуждается в качественно новой всеобщей идеологии совместного проживания, 

развития и процветания, базирующейся на постнеоклассическом осмыслении действитель-

ности. В такой духовно-мировоззренческой и праксиологической основе мышления и действия, 

которая способствует созданию и расширению очагов позитивной синергии и самоорганизации 

на самых различных уровнях человеческого бытия. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

26 

С точки зрения общецивилизационного и общественного развития в контексте возрож-

дения и усиления позитивной синергии, взаимовыгодного сотрудничества и сосуществования 

является, на мой взгляд, китайский общественный мегатренд и исходящая из него геостра-

тегическая парадигма переустройства глобального миропорядка. На сегодня этот мегатренд и 

соответствующая ему геополитическая парадигма, фактически, единственная приемлемая 

альтернатива. Думается, что китайскую концепцию «Один пояс – один путь» можно 

рассматривать именно как важнейшую составляющую такой альтернативы (парадигмы), 

отвечающей требованиям исторического времени и перспективам человечества. Она открывает 

возможности для всех и каждого, изначально преследует цели, достойные человека и 

человечества (См.: 9; 10). 

Особый импульс действительно рациональному видению решения локальных, 

региональных и глобальных проблем современности, а также дальнейшей реализации проекта 

«Один путь – один пояс» придал, бесспорно, 25-й юбилейный саммит Шанхайской организации 

сотрудничества, прошедший под лозунгом «Продвижение Шанхайского духа: ШОС в 

действии» в Тяньцзине (с 31 августа по 1 сентября 2025 года). Замечу, что в состав ШОС входят 

10 государств-участников, есть страны-наблюдатели. Азербайджан, Турция, Армения и Египет 

являются партнерами по диалогу и участвуют в деятельности организации на различных 

уровнях. Продвижение к установлению нового, демократического, справедливого и 

рационального международного политического и экономического порядка является 

определяющей целью ШОС. 

Председатель КНР Си Цзиньпин на 25-м заседании (1 сентября 2025г.) Совета глав 

государств-членов ШОС вступил с речью, где, в частности, сказал: 

«Мы находимся в авангарде по совместному строительству "Одного пояса и одного пути". 

Реализован целый ряд значимых проектов и небольших, зато имеющих хорошую отдачу 

социальных проектов, активно продвигается промышленное и инвестиционное сотрудничество, 

что придает неиссякаемый импульс развитию и процветанию региона. Отрадно, что с 

опережением срока выполнена поставленная мной задача довести накопленный объем торговли 

между Китаем и государствами-членами ШОС до 2,3 трлн долларов. Совершенствуется сеть 

многоуровневой транспортной взаимосвязанности. Общая протяженность участков 

международных автодорог, проходящих через территорию государств-членов Организации, 

составляет более 14 тысяч километров. Выполнены более 110 тысяч рейсов по маршруту 

международных железнодорожных грузоперевозок Китай - Европа. 

Мы первыми заключили Договор о долгосрочном добрососедстве, дружбе и 

сотрудничестве, где зафиксировано "навеки друзья, никогда не враги". С полной отдачей 

действует Комитет ШОС по добрососедству, дружбе и сотрудничеству, сформулирована 

разветвленная сеть дружеских обменов между гражданами, в частности путем расширения 

связей по линии регионов, СМИ, экспертов, женщин и молодежи, значительно сближаются 

народы государств-членов Организации, укрепляется их взаимопонимание. 

Мы первыми выдвинули видение о глобальном управлении в духе совместных 

консультаций, совместного строительства и совместного использования, претворяя в жизнь 

подлинную многосторонность. Мы углубляем сотрудничество с ООН и другими 

международными организациями, конструктивно участвуем в международной и региональной 

повестке, всегда стоим на стороне международной справедливости, выступаем за толерантность 

и взаимодополнение цивилизаций, против гегемонии и политики силы, играем достойную роль 

в поддержании мира и развития на планете» (7). 

На встрече «ШОС плюс» Си Цзиньпин, выступая с соответствующим заявлением, 

выдвинул Инициативу по глобальному управлению. Он призвал все страны работать сообща 

над созданием более справедливой и разумной системы глобального управления. Эта 

Инициатива была четвертой по счёту в ряду выдвинутых им в последние годы (после Инициатив 

по глобальному развитию, по глобальной безопасности и глобальной цивилизации). Выдвигая 

Инициативу, он выделил пять принципов по глобальному управлению: обеспечение 

суверенного равенства, соблюдение международного верховенства права, претворение в жизнь 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

27 

мультилатерализма, внедрение человекоцентричного подхода, быть ориентированными на 

действия. Здесь же председатель КНР ещё раз обратил внимание на важность избавления от 

менталитета холодной войны, гегемонизма и протекционизма. Сегодня, отметил Си Цзиньпин, 

глобальное управление оказалось на новом перепутье и достойное его разрешение зависит от 

ответственности, разумности и умения всех определяющих сторон, прежде всего, ведущих 

стран мира. Тенденции развития и прогресса, мира, равноправного сотрудничества и общего 

выигрыша и впредь должны быть ведущими. Си Цзиньпин подчеркнул: «Все страны, 

независимо от размера, мощи и богатства, являются равноправными участниками глобального 

управления с равным правом принимать решения и получать выгоды. Не должно быть места 

привилегированности, двойным стандартам, навязывания «домашних правил» малого числа 

стран другим. Следует более эффективно противодействовать общим вызовам человечества, 

сокращать разрыв в развитии Севера и Юга и отстаивать общие интересы всех стран мира». 

Особое внимание Си Цзиньпин обратил на важность совместного пользования выгодами от 

прогресса искусственного интеллекта. Также, пригласил страны, обладающие соответствую-

щим потенциалом, принять участие в строительстве Международной лунной исследовательской 

станции. 

Вполне ожидаемым и естественным было то, что выступление председателя КНР на 

юбилейном саммите ШОС, являясь важным сигналом всему человечеству о необходимости 

развития взаимовыгодных контактов для обеспечения мира, стабильности и процветания, 

вызвало огромный интерес и позитивную реакцию мирового сообщества. Многие 

государственные и политические деятели, ученые и эксперты, известные политологи и 

аналитики высказали свое отношение к выступлению и выдвинутым Си Цзиньпин идеям, 

тезисам и предложениям. В своем большинстве ими подчеркивается глобальная значимость 

саммита ШОС в Тяньцзине и выступления председателя КНР.  

Например, в интервью Синьхуа глава Клуба политологов "Южный Кавказ" Ильгар 

Велизаде сказал, что юбилейный саммит ШОС имеет глобальное значение, так как его 

участники призывают к проведению ответственной и взвешенной политики, основанной на 

принципах и нормах Устава ООН, а это составляет основу духа ШОС. На саммите речь шла, 

прежде всего, «о принципе невмешательства во внутренние дела, уважении суверенитета, 

территориальной целостности, о необходимости обеспечения развития обществ и создании 

условий для процветания различных обществ, их народов" (8). Согласно И. Велизаде, 

принципиальное значение имеет то, что в выступлении Си Цзиньпина особо подчеркивалась 

необходимость помощи менее развитым странам. Безусловно, это чрезвычайно важно в плане 

обеспечения общецивилизационного развития, расширения ареала человекоцентричного 

подхода, позитивной синергии, гуманности и чувства общей судьбы. Причём, декларируя 

необходимость своевременной помощи развивающимся странам и народам, Китай предлагает 

конкретное содействие в финансовом, материально-техническом и технологическом 

обеспечении. Вместе с тем, КНР однозначно и последовательно выступая против продолжаю-

щихся попыток сформировать различные блоки противостояний и конфронтаций, вносит 

огромный вклад в разрядку международной напряженности, в дело развития культуры мира и 

взаимопонимания.  

Неслучайно, что на саммите Си Цзиньпин особо отметил важность совместных усилий 

против тенденций, ведущих к рецидивам холодной войны. В целом, отмечу, он 

руководствовался концепцией сообщества единой судьбы человечества. Сегодня эта концепция 

находит поддержку не только среди государств-членов ШОС, но и среди очень многих 

государств мира. Для Китая акцентирование внимания на решении вопросов, связанных с 

дальнейшей судьбой человечества, является принципиальным условием для обеспечения 

общецивилизационного развития и прогресса. Логично предположить, что мировое сообщество 

должным образом воспримет столь значимые и необходимые посылы руководства КНР и 

сообща будет действовать в их русле. Ещё раз особо подчеркну: они целиком и полностью 

отвечают требованиям современности и здоровым целям человечества. И главное – самым 

естественным и органичным образом вписываются в постнеоклассическую систему понимания 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

28 

и трактовки действительности, базирующейся на философии и эпистемологии сложностей 

различной природы.  

Глобализм в лице его рьяных адептов и приверженцев, гиперболизующих место и роль 

индивидуального, единичного и частного вопреки единому, целому, всеобщему, утвердил, в 

сущности, диктатуру мирового финансово-спекулятивного олигархата – безгранично полномо-

чного и безжалостного меньшинства, преследующего тотальное порабощение и эксплуатацию 

людей, стран и народов. Для этой диктатуры мирового олигархата приемлем весь набор 

античеловеческих средств и методов, начиная от поддержки радикального национализма и 

сепаратизма, разжигания этнических и религиозных конфликтов до формирования марио-

неточных (обслуживающих своих хозяев и собственные кланы) правительств, мощной сети 

агентов влияния, средств пропаганды и оболванивания масс, интеллектуального обескров-

ливания и духовного разложения. К тому же, весь потенциал техногенной индустрии, 

электронно-цифрового обслуживания находится в распоряжении этого мирового олигархата, 

что уже создает весьма большие угрозы для человечества.  

Естественно, что вся его гибридно-массовая пропаганда, открытые и закулисные сделки, 

набор изощренных методов и средств служат одной главной цели – безмерному накоплению 

мировых богатств в руках узкого круга лиц и семейств глобального капиталистического 

олигархата, а следовательно, беспощадной эксплуатации стран и народов, их природных и 

человеческих ресурсов. Собственно, иначе и быть не может, ибо неолиберальная глобализация, 

предложенная преторами глобального финансово-спекулятивного капитализма в качестве 

мегатренда для всего человечества, изначально тесно сопряжена с доктриной «геополи-

тического реализма» и руководствуется отнюдь не идеями всеобщего благоденствия и проц-

ветания, равноправного сотрудничества и гуманизма. Мотивы наживы-прибыли, порабощения 

и эксплуатации с самого начала являлись неотъемлемыми составляющими, детерминантами 

этого античеловеческого мегатренда под названием «неолиберальная глобализация».  

Этот мегатренд в кратчайший срок (за какие-то два-три десятилетия!) фактически сумел 

нанести непоправимый урон и самому западному миру, доселе привлекательной и во многом 

даже образцовой культуре общежития Европы и США. Чем больше глобализация набирала 

обороты, тем больше Запад утрачивал былую славу в качестве достойного примера общежития, 

почитания и подражания. Она, неолиберальная глобализация, внесла существенную лепту в 

подрыв доверия Западу, а также тем общечеловеческим ценностям, которые, прежде всего, так 

или иначе, связывались с ним. Имею в виду отношение к таким общечеловеческим ценностям 

как демократия, правовое государство, открытое гражданское общество, права человека и 

гражданина (См.: 2, с.14-71).  

Неолиберальная глобализация, ради собственного торжества, подмяла под себя все эти 

ценности, перечеркнула образцовые наработки человечества в течении многих столетий. 

Рыночный фундаментализм и геополитический реализм, как основные доктрины глобализации, 

сняв с последней моральные обязательства, ответственность за экономические и политические 

действия, ввергли человечество в состояние невиданной деморализации и деструкции, придали 

резкий импульс росту турбулентности в мире (См.: 3, с. 52- 120). Разумеется, давно настала пора 

критически относится к этим господствующим доктринам и руководствоваться 

синергетическими (постнеоклассическими) парадигмами мышления и практического действия. 

На пути общественного и цивилизационного обновления, оптимизации общемирового 

климата и прогресса, думается, было бы целесообразно вспомнить следующие суждения Карла 

Поппера. Пусть эти суждения мыслителя с самого начала сопровождают и корректируют 

интеллектуальную работу ума тех, кто искренне озабочен проблемой поиска оптимума, 

вопросами качественного обустройства мира, что отнюдь не означает ненадобность этих 

суждений для тех, кого мало или вообще не интересуют столь судьбоносные проблемы 

человечества. Итак, К. Поппер писал: «Вера в разум есть не только вера в наш разум, но также 

– и даже более того – вера в разум других. Поэтому рационалист, даже если он уверен в своем 

интеллектуальном превосходстве над другими, будет отвергать все призывы к 

авторитаризму, поскольку он сознает, что если его интеллект и превосходит другие 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

29 

интеллекты (о чем трудно судить), то лишь настолько, насколько он способен учиться под 

воздействием критики, учиться на своих собственных ошибках и ошибках других людей. 

Учиться же в этом смысле можно лишь тогда, когда принимаешь всерьез других людей и их 

аргументы. Рационализм, следовательно, связан с представлением о том, что другой человек 

имеет право быть услышанным и отстаивать свои доводы. Он, таким образом, предполагает 

признание права на терпимость, по крайней мере, среди тех, кто сам не является 

нетерпимым... Мы должны не просто выслушать аргументы, мы обязаны нести ответст-

венность, отвечать за то, как наши действия влияют на других людей. В конечном счете, 

рационализм обусловливает признание необходимости социальных институтов, защищающих 

свободу критики, свободу мысли и, следовательно, свободу человека» (4, с. 275-276). 

Не думаю, что сегодня речь должна идти о рационализации жизни на планете в рамках 

либо сугубо капиталистического, как это полагает большинство, либо сугубо 

социалистического пути, сторонников которого меньшинство, но меньшинства растущего. Нет, 

я совершенно не имею в виду поиски «по ту сторону капитализма или же социализма». 

Абсолютизация подхода «по ту сторону» изначально неприемлема, ибо не отвечает каким-либо 

разумным критериям и доводам. Следует помнить, по крайней мере, что любая новая 

реальность, хорошая или плохая, «вырастает» из тела старого. В определенном смысле она, 

новая реальность, есть продолжение и порождение предшествующей истории, какой бы она ни 

была. Данное положение достаточно аргументировано в теории сложных систем и философии 

сложности. 

Вместе с тем, не считаю приемлемым искать выход на пути сближения социализма и 

капитализма, сглаживания их внутренних противоречий и последующего их синтеза, то есть 

всего того, что называется теорией конвергенции, будь это в трактовке Дж. Гэлбрейта и У. 

Ростоу или Я. Тинбергена и А. Сахарова. Впрочем, эта теория «мирного сближения» уже 

доказала свою несостоятельность – капитализм, попросту говоря, «съедал» социализм. 

Достаточно вспомнить практику «социализма с человеческим лицом» М. Горбачева. Глупый, 

безответственный, а может даже предательский дрейф в сторону «райских садов демократии» 

обернулся катастрофой для миллионов, нищетой, растлением, криминалом и развратом. Вместо 

«рая на земле» народы получили самый настоящий ад: диктат, аморализм и беспредел 

бюрократии, тотальное унижение человеческого достоинства, невиданный рост коррупции, 

преступности и аморальности, всплеск и буйство самых низменных страстей, произвол, цинизм 

и грабеж олигархии, затопление в смердящем омуте финансово-процентного капитализма 

последних островков справедливости, разумности и честности. Причем, зловония всей этой 

«роскоши» постсоветского периода ощущали на себе не только бывшие граждане «империи 

зла» и ее сателлитов, но и всего мира. К счастью акул мирового капитализма и их подручных, 

наконец-то, они раз и навсегда освободились от самого действенного «намордника» – дамоклова 

меча социализма! 

В данной статье нет возможности, чтобы изложить собственное видение решения столь 

актуальных судьбоносных проблем во всех деталях. Подчеркну лишь то, что в любых случаях 

и обстоятельствах, при рассмотрении каждого «частного» вопроса, начиная с задач 

рационализации форм собственности, организации труда, социально-экономической жизни 

граждан и кончая заботами оптимизации управления, идейно-духовного обеспечения, мы 

непременно имеем дело со сложностью особого рода и порядка. Следовательно, созидаемое 

когнитивное пространство должно отвечать «глубинной психологии» этих сложностей – в 

отдельности и нацело! Но что делать, если пока-что торжествует мыслительное и духовное 

люмпенство, плодящее еще большую пошлость, глупость и бессовестность?  

Философия – это в какой-то мере пристрастие к размышлениям крайнего типа, или к тому, 

что метафизика называет эсхатологией. Отправляясь от этой моральной санкции, позволю себе 

заметить: современные общества и мир в целом затерроризированы засильем люмпенства не 

только в политике и экономике, но и в философии и культуре столь сильно, что люди, 

онемевшие и ошарашенные, зато жестоко униженные и обобранные, давно перестали массово 

и дееспособно сопротивляться, ибо этого не могут, если даже хотят. Впрочем, даже если они 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

30 

взбунтовались, то некие темные силы, оперативно-жестокие в своей сомнительной 

последовательности, обеспечили бы этим политикам, политологам, социологам, культурологам 

и философам в лохмотьях устойчивое спасение. Еще больше выделили бы люмпенствующей 

публике всяких разных благ под трезвон «культурного диалога» неолиберальной глобализации, 

толкающей человечество в пропасть во имя процветания, разврата, гедонизма отдельных лиц, 

групп, стран и народов. 

В результате такого «подхода к социальной сложности» мировая элита все больше и 

больше освобождает себя от моральных обязательств, а, следовательно, и от ответственности. 

И совсем не случайно, как это метко подчеркивал Дж. Сорос, что «нынешние политические 

доктрины рыночного фундаментализма и геополитического реализма предпочитают избегать 

упоминания об этих обязательствах» (5, с. 256-257). Прежде всего, тех обязательств, в которых 

востребованы современные общества, человечество в целом. Это – справедливое распределение 

ресурсов и национальных богатств, отказ от односторонней гегемонии «супер-силы», 

поощрение и поддержка развития демократии на деле для всех народов и стран, глобальное 

ограничение эгоистических пространств и устремлений, усиление заботы об общественном 

благе, обеспечение надежной защиты от военных угроз, сепаратизма, этнических и религиозных 

чисток, социального отчуждения и т. п. 

Одним словом, адекватный «подход к сложности» глобализирующегося мира 

предполагает, прежде всего, надежность моральных оснований и доброй воли, а не 

псевдоэтических оправданий аморальному поведению, провоцирующему скачкообразное 

ухудшение состояния на локальном, региональном и глобальном уровнях. Стержнем же нового 

кодекса поведения мирового сообщества должна стать забота о Человеке, а следовательно, – 

борьба с бедностью и социальным неравенством, невежеством и угнетением, диктатом и 

произволом. Лишь таким образом можно преодолеть зловещие порождения политической 

ориентации и политического менталитета, базирующихся на своеобразной смеси 

макиавеллизма и ницшеанства, в том числе – международный терроризм и гегемонизм. Без 

человечного подхода к новой сложности, к её самоорганизационным и синергетическим 

ресурсам мы, наверняка, не остановим движение к ещё большему хаосу и краху. Необходимо 

качественно иное осмысление проблем социализации личности, суверенитета наций и народов, 

взаимовыгодного сотрудничества государств. К тому же, особенности формирующейся 

технологической (цифровой) цивилизации ставят свои специфические задачи, без учета и 

разрешения которых вообще невозможно достичь каких либо успехов в плане модернизации 

обществ и их управления, реконструкций и трансформаций на различных уровнях.  

 

Использованная литература 

1. Аббасов А.Ф. Философия сложности. Баку: МВN , 2007 

2. Abbasov Ə.F. Geosiyasi və sosial fəlsəfə: ədalətli nizam və tərəqqi naminə. Bakı: “Zərdabi 

LTD” MMC, 2017. 

3. Abbasov Ə.F. Yeni dünya nizamı: siyasət və idarəetmə. Bakı: “Zərdabi Nəşr”. 2019. 

4. Поппер К. Открытое общество и его враги. Т. II. М.: МФ «Культурная инициатива», 

1992, с. 275-276. 

5. Сорос Дж. О глобализации. М.: Эксмо, 2004, с. 256-257. 

6. Тестов В. А., Перминов Е. А. Роль математики в трансдисциплинарности содержания 

современного образования // Образование и наука. 2021. Т. 23, № 3, с. 11–34. 

7. https://russian.news.cn/20250901/7e67785fce3d4256b50fcde1f48fa54b/c.html 

8. https://russian.news.cn/20250903/7bdd13b82cdd4020b3eaa3a4c25e5cf5/c.html 

9. https://rossaprimavera.ru/news/cbc4faa1 

10. https://findchina.info/chinas-belt-and-road-initiative-has-found-a-new-friend-in-the-

schiller-institute 

 

Rəyçi: f.e.d., prof. Əli Abasov 

 

https://findchina.info/chinas-belt-and-road-initiative-has-found-a-new-friend-in-the-schiller-institute
https://findchina.info/chinas-belt-and-road-initiative-has-found-a-new-friend-in-the-schiller-institute


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

31 

UOT1:101.1 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).031 

 

TARİX FƏLSƏFƏSİNİN TƏKAMÜLÜ:  

ANTİK DÖVRDƏN POSTMODERNİZMƏ 

 

Prof. Dr. Xaləddin İbrahimli 

Çağ Universiteti, Türkiyə 

haleddinibrahimli@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-0184-3849 

 

"Tarix yalnız keçmişin hekayəsi deyil, həm də gələcəyin necə qurulacağını  

müəyyən edən bir düşüncə sahəsidir." 

 

Xülasə. Məqalədə tarix fəlsəfəsinin təkamülü sistemli və mərhələli şəkildə araşdırılır. Əsərin 

əvvəlində qədim dövrdə tarix yazmanın başlanğıc mərhələsi təsvir edilir. Herodot və Fukidid kimi ilk 

tarixçilər tarixi hadisələri müşahidə və tənqidi yanaşma əsasında izah etməyə çalışmışlar. Platon və 

Aristotel isə tarixə daha fəlsəfi baxış gətirmiş, toplumun və dövlətin mahiyyəti ilə bağlı ümumi 

qanunauyğunluqlar axtarmışlar. Orta əsrlərdə Avqustinus tarixi ilahi planın tərkib hissəsi kimi qəbul 

etmiş, İbn Xəldun isə tarixə ilk dəfə elmi və sosial faktorlar bucağından baxaraq çağdaş tarix 

fəlsəfəsinin əsaslarını qoymuşdur. Aydınlanma dövründə tərəqqi ideyası ön plana çıxmış, tarix insan 

ağlının inkişafı kimi qəbul edilmişdir. Bu mərhələdə Viko, Monteskyö, Kant və Hegel kimi filosoflar 

tarixə müxtəlif nəzəri yanaşmalar təqdim etmişlər. Xüsusilə Hegel tarixi dialektik proses kimi izah 

etmişdir. XIX əsrdə Marks tarixdə iqtisadi və sinfi amillərin əsas rol oynadığını göstərmiş, pozitivist 

tarix fəlsəfəsi isə tarixi hadisələrin obyektiv qanunlarla izah oluna biləcəyini müdafiə etmişdir. XX 

əsrdə Spenqler, Toynbi və postmodernist tarix fəlsəfəsi tarixə daha relyativist və çoxtərəfli yanaşmalar 

gətirmişdir. Müasir dövrdə isə tarix fəlsəfəsində əsas paradiqma dəyişiklikləri baş vermiş, obyektivlik 

iddiaları zəifləyərək, fərqli perspektivlərin və çoxsəsliliyin önəmi artmışdır. Araşdırmada tarix fərqli 

mədəniyyətlərin və fərdlərin baxışları əsasında formalaşan dinamik bir sahə kimi dəyərləndirilir. 

Açar sözlər: tarix fəlsəfəsi, tarixçilik, paradiqma dəyişiklikləri, pozitivizm və obyektivlik, 

postmodernist tarix yanaşmaları, müasir tarix fəlsəfəsi, çoxtərəflilik və subyektivlik. 

 

THE EVOLUTION OF THE PHILOSOPHY OF HISTORY: 

FROM ANTIQUITY TO POSTMODERNISM 

 

Haladdin Ibrahimli 

 

Abstract. This article systematically and gradually examines the historical development of the 

philosophy of history. The article begins by examining the earliest forms of historical writing in 

antiquity. Early historians such as Herodotus and Thucydides attempted to explain historical events 

based on observation and critical analysis. Plato and Aristotle introduced a more philosophical 

perspective on history, seeking general principles concerning the nature of society and the state. In the 

Middle Ages, Augustine viewed history as part of a divine plan, while Ibn Khaldun laid the foundations 

of modern philosophy of history by interpreting history through scientific and social factors. During the 

Enlightenment, the idea of progress came to the forefront, and history come to be perceived as the 

unfolding of human reason. Philosophers such as Vico, Montesquieu, Kant, and Hegel offered various 

theoretical approaches to history during this period. Hegel, in particular, described history as a 

dialectical and teological process. In the 19th century, Marx emphasized the fundamental role of 

economic and class factors in historical development. The positivist philosophy of history defended the 

idea that historical events could be explained through objective laws. In the 20th century, thinkers such 

as Spengler and Toynbee, along with postmodernist approaches, introduced more relativistic and 

multifaceted perspectives to historical interpretation. In the contemporary period, major paradigm shifts 

https://orcid.org/0000-0002-0184-3849


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

32 

have occurred in the philosophy of history, as the emphasis on objectivity has weakened and the value 

of multiple perspectives has increased. Today, history is regarded as a dynamic field shaped by the 

viewpoints of different cultures and individuals. 

Keywords: philosophy of history, historiography, paradigm shifts, positivism and objectivity, 

postmodern approaches to history, contemporary philosophy of history, plurality and subjectivity. 

 

ЭВОЛЮЦИЯ ФИЛОСОФИИ ИСТОРИИ: 

ОТ АНТИЧНОСТИ ДО ПОСТМОДЕРНИЗМА 

 

Халеддин Ибрагимли 

 

Резюме. В данной статье последовательно и систематически рассматривается 

историческое развитие философии истории. В начале работы описывается начальный этап 

исторического письма в древности. Ранние историки, такие как Геродот и Фукидид, пытались 

объяснять исторические события на основе наблюдений и критического анализа. Платон и 

Аристотель внесли в понимание истории более философский подход, основываясь на идее 

причинности, закономерности и природы общества и государства. В Средние века Августин 

предложил рассматривать историю как часть божественного замысла, а мыслители, такие как 

Ибн Халдун осуществляли попытки научного объяснения исторических процессов, анализируя 

их через социальные и природные факторы. В эпоху Просвещения на первый план вышла идея 

прогресса, и история стала восприниматься как развитие человеческого разума: философы этого 

периода, такие как Вико, Монтескье, Кант и Гегель, предлагали различные концептуальные 

подходы к пониманию исторического процесса. В XIX веке Маркс подчёркивал фундамен-

тальную роль экономических и классовых факторов в историческом развитии. Позитивистская 

философия истории отстаивала идею о том, что исторические события можно объяснить с 

помощью объективных законов. В XX веке мыслители, такие как Шпенглер, Тойнби и пред-

ставители постмодернистских подходов, предложили более релятивистские и многовариантные 

взгляды на историческую интерпретацию. В современный период произошли значительные 

парадигмальные сдвиги в философии истории: акцент на объективность ослаб, а значение 

множественности точек зрения и плюрализма возросло. Сегодня история рассматривается как 

динамическая область, формируемая взглядами различных культур и индивидов. 

Ключевые слова: философия истории, историография, парадигмальные сдвиги, по-

зитивизм и объективность, постмодернистские подходы к истории, современная философия 

истории, плюрализм и субъективность 
 

Giriş 
Tarix yalnız keçmişin sadə xronologiyası deyil, həm də insanın öz varlığını anlamağa çalışdığı 

bir təfəkkür sahəsidir. Tarix fəlsəfəsi isə bu xronologiyaya dərinlik qazandıran, tarixdə bir məna, 

məqsəd, istiqamət axtaran və hadisələrin təhlili, həm də anlaşılması üçün araşdırma metodları 

formalaşdıran fəlsəfi düşüncələr toplusudur. Tarixçi hadisələri qeyd edir, fəlsəfə isə bu hadisələr 

arasında əlaqə qurmağa, onları ümumi bir məna sisteminə yerləşdirməyə çalışır. Bu baxımdan tarix 

fəlsəfəsi yalnız tarixi hadisələrin ardıcıllığını deyil, eyni zamanda tarixin mahiyyətinə dair ontoloji və 

epistemoloji sorğuları da əhatə edir. Bu iki fəlsəfi istiqamət tarixin nə olduğu və bu bilik sahəsinin necə 

qurulduğu ilə bağlı əsaslı məsələləri gündəmə gətirir. 

Ontologiya fəlsəfənin varlıq, mövcudluq və gerçəklik anlayışlarını araşdıran əsas sahələrindən 

biridir. Bu sahə hansı növ varlıqların reallıqda mövcud olduğunu, onların necə mövcudluq qazandığını 

və varlığın ən ümumi xüsusiyyətlərini dəyərləndirir. Ontologiya, sadəcə, “nə mövcuddur?” sualını 

verməklə kifayətlənmir, həm də mövcud olanın necə mövcud olduğunu, bu varlığın mahiyyətini və 

strukturunu anlamağa çalışır. Bu baxış tərzi fəlsəfənin müxtəlif sahələrinə, o cümlədən tarix fəlsəfəsinə 

də tətbiq edilir. 

Tarix fəlsəfəsində ontoloji yanaşma "tarix" anlayışının özünün varlığını və mahiyyətini 

sorğulayan bir perspektiv təqdim edir. Burada əsas məqsəd tarixin yalnız hadisələrin ardıcıllığı kimi 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

33 

deyil, həm də fəlsəfi baxımdan “nədir?” sualına cavab tapmaqdır. Bu çərçivədə ontoloji yanaşma 

aşağıdakı əsas suallar ətrafında formalaşır: 

- Tarix real bir varlıqdırmı? Yəni tarix, insan iradəsindən və düşüncəsindən asılı olmadan mövcud 

olan obyektiv bir reallıqdırmı, yoxsa tarix dediyimiz anlayış insan şüurunun, sosial təcrübənin və 

mədəni kodların yaratdığı bir konstruksiyadır? Bu suala veriləcək cavab, tarixi obyektiv bir gerçəklik 

kimi qəbul etmək ilə onu subyektiv və kontekstə bağlı bir narrativ olaraq görmək arasındakı fərqi 

müəyyən edir. 

- Tarixi hadisələr arasında qanunauyğunluq və məqsədyönlülük varmı? Bu sual tarixin müəyyən 

bir istiqamətə - məsələn, irəliləyişə, azadlığa, mükəmməlləşməyə doğru inkişaf edən teleoloji 

(məqsədyönlü) bir proses olub-olmadığını araşdırır. Yoxsa tarix daha çox təsadüfi hadisələr zənciri, 

xaotik və nəzarətsiz bir axın kimi dəyərləndirilməlidir? Bu məsələdə fərqli fəlsəfi mövqelər mövcuddur: 

bəzi yanaşmalar (məsələn, hegelçi və marksist tarix fəlsəfəsi) tarixə müəyyən bir daxili məntiq və 

inkişaf qanunauyğunluğunu aid edir, digərləri isə (məsələn, postmodernist yanaşmalar) bu cür teleoloji 

modelləri tənqid edərək tarixi çoxsəslilik və təsadüflərlə dolu bir proses kimi görür. 

- Ontoloji yanaşmanın məqsədi tarixi hadisələrin və strukturların nə dərəcədə obyektiv və zəruri 

olduğunu, tarixin özündə müəyyən bir struktur və məntiqin olub-olmadığını aydınlaşdırmaqdır. Bu, 

həmçinin insanın tarix qarşısındakı mövqeyini - passiv müşahidəçi, fəal iştirakçı və ya tarix yaradan 

subyekt kimi rolunu da müəyyənləşdirməyə yardım edir. 

Digər tərəfdən, tarix fəlsəfəsində mühüm yer tutan sahələrdən biri də epistemologiya, yəni bilik 

nəzəriyyəsidir. Epistemologiya insanın bilik əldə etmə üsullarını, biliklərin qaynaqlarını, doğruluğunu, 

əsaslandırılmasını və sərhədlərini araşdırır. Tarix kontekstində epistemoloji yanaşma insanın keçmişə 

dair əldə etdiyi biliklərin necə formalaşdığını və bu biliklərin nə qədər etibarlı olduğunu sorğulayır. 

Bu yanaşma çərçivəsində aşağıdakı təməl suallar ön plana çıxır: 

- Biz keçmişi necə bilirik? Tarixçinin keçmişi birbaşa müşahidə etməsi mümkün deyil; bu səbəblə 

keçmiş hadisələr haqqında biliklər dolayı qaynaqlardan - sənədlər, arxiv materialları, şifahi tarix, maddi 

mədəniyyət örnəkləri, xatirələr və yazılı qaynaqlar vasitəsilə əldə edilir. Bu isə keçmişi bilmək 

məsələsini həm metodoloji, həm də fəlsəfi baxımdan problemli hala gətirir. 

- Hansı qaynaqlara əsaslanırıq və bu qaynaqların etibarlılığı nə dərəcədə təmin olunur? Tarixçi 

üçün məlumatın qaynagı qədər, həmin qaynagın necə seçildiyi, necə şərh edildiyi və hansı nəzəri 

çərçivəyə yerləşdirildiyi də böyük əhəmiyyət daşıyır. Məsələn, eyni hadisəni fərqli ideoloji mövqedə 

olan tarixçilər fərqli şəkildə təqdim edə bilərlər. Beləliklə, tarixi bilik yalnız faktların toplanması deyil, 

eyni zamanda interpretasiya (yorum) prosesidir. 

- Tarix yazımı nə qədər obyektiv ola bilər? Bu sual tarixçiliyin elmi statusunu da gündəmə gətirir. 

Tarixi bilik müşahidə və təcrübəyə əsaslanan təbiət elmləri ilə eyni səviyyədə obyektiv bir bilik növü 

sayılmalıdırmı? Yoxsa, tarixi bilik dil, ideologiya, mədəniyyət və mövqeyə bağlı olaraq dəyişən 

subyektiv bir anlayışdır? Bu sual ətrafında pozitivist, hermenevtik və postmodern yanaşmalar arasında 

ciddi fərqlər mövcuddur. 

Epistemoloji yanaşma bu suallar vasitəsilə tarixçinin öz mövqeyini, istifadə etdiyi nəzəri 

çərçivəni, ideoloji yönünü, dil və anlatma üsulunu analiz etməyə şərait yaradır. Tarixçinin hansı 

hadisələri seçdiyi, necə təsvir etdiyi, nəyi vurğuladığı və nəyi kənarda buraxdığı - bütün bunlar 

epistemoloji sorğunun tərkib hissəsidir. 

Beləliklə, epistemoloji yanaşma yalnız keçmişin özünü deyil, keçmiş haqqında danışma və yazma 

formalarını, bilik istehsalının sosial və ideoloji şərtlərini, eləcə də tarixin “elm” kimi statusunu araşdırır. 

Bu yanaşma tarixçiliyin, sadəcə, keçmişi təsvir edən neytral bir fəaliyyət olmadığını, əksinə, mövcud 

güc münasibətləri, dil strukturları və ideoloji çərçivələr içində formalaşan bir bilik sahəsi olduğunu 

göstərir. 

Nəticə etibarilə, tarix fəlsəfəsi ontoloji səviyyədə tarixin gerçəkliyini və məqsədini sorğularkən, 

epistemoloji səviyyədə bu gerçəklik haqqında bilik istehsalının şərtlərini və məhdudiyyətlərini analiz 

edir. Bu iki yanaşmanın qarşılıqlı təsiri tarixi hadisələrə və proseslərə dair daha dərindən və çoxşaxəli 

bir anlayış formalaşdırmağa imkan verir. 

Tarix fəlsəfəsi, sadəcə, keçmişi deyil, eyni zamanda bu günümüzü və gələcək gözləntilərimizi də 

formalaşdırır. O, tarixdə bir məqsəd olub-olmadığını, tarixin təkrarlanan dövrlərdənmi, yoxsa xətti 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

34 

irəliləyişdənmi ibarət olduğunu sorğulayır. Həmçinin, tarixdə subyektivliyə və ideologiyaya nə 

dərəcədə yer ayrıldığını, insan iradəsininmi, yoxsa tarixi qanunauyğunluqlarınmı müəyyənedici 

olduğunu araşdırır. Bu suallar təkcə akademik xarakter daşımır, həm də toplumların öz keçmişlərinə, 

kimliklərinə və gələcək planlarına münasibətini formalaşdırır. Beləliklə, tarix fəlsəfəsi, insanın zaman 

içindəki mövcudluğunu anlaması üçün əvəzolunmaz intellektual vasitədir. 

Bu məqalənin məqsədi tarix fəlsəfəsinin antik dövrdən postmodern dövrə qədər keçdiyi təkamül 

yolunu izləmək və əsas fəlsəfi yanaşmaları sistemli şəkildə təhlil etməkdir. Bu çərçivədə cavab axtarılan 

əsas sual belədir: "Tarix prosesində obyektiv bir məna və istiqamət varmı, yoxsa tarix insan 

şüurunun və diskursunun (fikir və ya mənaların ardıcıl və mətnləşmiş ifadəsi) məhsuludur?" Bu 

sual ətrafında aparılan müzakirələr tarix fəlsəfəsinin müxtəlif dövrlərdə necə formalaşdığını və hansı 

ideoloji, mədəni, siyasi və elmi kontekstlərdə inkişaf etdiyini anlamağa imkan verir. 

Metodoloji olaraq məqalə həm xronoloji, həm də analitik yanaşmanı birləşdirir. Əvvəlcə antik 

dövrdə Herodot və Platon kimi filosofların tarixə baxışı təqdim edilir, daha sonra orta əsrlərdə 

Avqustinus və İbn Xəldun kimi alimlərin teoloji və sosioloji baxışlarına yer verilir. Yeni dövrdə isə 

Hegelin idealist, Marksın materialist yanaşmaları və aydınlanma dövrünün proqressiv tarix 

konsepsiyası incələnir. Sonda, postmodern dövrünün təmsilçiləri olan Lyotard, Fuko və Fukuyamanın 

baxışları işıqlandırılır. 

Bu analitik izah tarix fəlsəfəsində ideyaların necə dəyişdiyini, bəzi anlayışların necə 

transformasiya olunduğunu və bəzən bir-birinə zidd nəzəriyyələrin necə paralel şəkildə mövcud 

olduğunu göstərmək məqsədi daşıyır. Beləliklə, məqalə tarix fəlsəfəsinin, sadəcə, keçmişi dərk etmək 

üçün deyil, həm də bu günü və gələcəyi anlamağa yönələn canlı bir düşüncə sahəsi olduğunu oxucuya 

çatdırmağı hədəfləyir. 
 

Tarixə fəlsəfi baxışın doğuşu: Antik və Orta çağ 

Herodot və Fukidid: tarixin ilkin anlayışı. Tarixin fəlsəfi təhlilinin təməli antik yunan 

dünyasında qoyulmuşdur. Bu dövrdə tarix yalnız keçmişin sadə xronikası kimi deyil, insan fəaliyyətinin 

və toplumun dinamikasının təhlili kimi formalaşmağa başlamışdır. Tarixi düşüncənin bu erkən 

mərhələsində Herodot və Fukidid kimi iki böyük şəxsiyyətin baxışları bir-birindən fərqli yanaşmalarla 

tarix fəlsəfəsinin inkişafında əsaslı rol oynamışdır. 

Herodot "tarixin atası" kimi tanınsa da, onun tarixə yanaşması bu gün anladığımız elmi tarixdən 

daha çox, mifoloji, əfsanəvi və didaktik elementlərlə zəngin bir rəvayətçilik idi. Onun "Historiai" 

(“Tarixlər”) əsəri yalnız hadisələrin deyil, eyni zamanda onların səbəblərinin, insan davranışlarının və 

mədəni fərqliliklərin də izahını verirdi. Herodot üçün tarix insan təcrübəsindən nəticə çıxarma 

vasitəsi, ibrət götürmə aləti idi. Onun tarixə bu cür baxışı aşağıdakı fikrində aydın ifadə olunur: 

"İnsanların zaman içində necə yaşadıqlarını öyrənərək, onların böyük və heyrətamiz işlərinin 

unudulmamasını təmin etmək istəyirəm" [10, s. 3].  

Bu yanaşma onu fəlsəfi tarix düşüncəsinin təməlini atan şəxs kimi önə çıxarır. Herodotun 

mədəniyyətlərə marağı və qarşılaşdırmalı yanaşması tarixə universal baxış qazandırırdı. O, tarixdə 

təkrarlanan səbəb-nəticə əlaqələrini axtarır və hadisələrin arxasında yatan "insan təbiətini" anlamağa 

çalışırdı. 

Fukidid isə Herodotdan fərqli olaraq tarixə daha analitik və rasional yanaşma gətirmişdi. O, 

Peloponnes müharibələri haqqında yazarkən hadisələrin əfsanəvi yönlərini kənara qoyur, siyasi və 

psixoloji səbəblərə diqqət yetirir. Fukidid tarixdə insan təbiətinin dəyişməzliyinə və hadisələrin bu 

təbiət üzərindən təkrarlanacağına inanırdı. Bu, tarixə erkən dövrdə ontoloji yanaşmanın örnəyidir, yəni 

tarixdə sabit və anlaşılacaq bir məna axtarışıdır. Fukidid yazırdı: "Mən bu hadisələri gələcəkdə də insan 

təbiətinin dəyişməyəcəyinə inanaraq yazıram; çünki bu təbiət oxşar vəziyyətlərdə oxşar reaksiyalar 

verəcək" [10, Kitab I, s. 22]. 

Fukidid üçün tarix elmi bir araşdırmadır. O, şahid ifadələrini incələyir, hadisələri səbəb-nəticə 

əlaqəsində təqdim edir və bu baxımdan ilk metodoloji tarixçi kimi tanınır. Onun əsərində "hakimiyyət 

istəyi", "qorxu" və "çıxar" kimi anlayışlar, insan və siyasət psixologiyasının əsas amilləri kimi təqdim 

olunur. Bu yanaşma, tarix fəlsəfəsində sonralar Makiavelli və Hobbs kimi realist filosoflara təsir 

etmişdir. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

35 

Platon və Aristotel: idealist və realist yanaşmalar. Antik Yunan fəlsəfəsinin nəhəng simaları olan 

Platon və Aristotel tarixə yanaşmaları ilə də fəlsəfi düşüncənin inkişafına böyük təsir göstərmişlər. Hər 

ikisi üçün tarix birbaşa mövzu olmasa da, onların zaman, dəyişmə, toplum və bilik haqqında fikirləri 

tarix fəlsəfəsinin ontoloji və epistemoloji əsaslarının formalaşmasına mühüm zəmin yaratmışdır. 

Platonun düşüncəsində tarix ideallar dünyasının zamanla pozulması və insanın bu itirilmiş nizamı 

bərpa etmək cəhdləri ilə əlaqələndirilir. Onun "Dövlət" (Politeia) dialoqunda təsvir etdiyi ideal toplum 

modeli, əslində, keçmişdə bir zaman yaşanmış və zaman keçdikcə pozulmuş düzəni xatırladır. Platon 

üçün dəyişmə bərbadlaşma və dəyərlərin degenerasiyası ilə əlaqəlidir. O, tarixi xətti inkişaf prosesi 

deyil, idealdan uzaqlaşma kimi görür və yazır: "Ədalət yalnız fərdi yox, bütöv bir dövləti quranda özünü 

göstərir; amma bu ideal dövlət zamanla deformasiyaya uğrayacaq" [20, V kitab, s. 132]. 

Bu baxımdan Platonun yanaşması ontoloji olaraq idealist xarakter daşıyır. O, maddi reallığı 

dəyişkən və qeyri-mükəmməl, ideyalar aləmini isə əbədi və sabit hesab edir. Tarix isə bu ideyaların 

itirilməsinin nəticəsi kimi təqdim olunur. Platonun bu fikirləri, sonralar Avqustin və Hegelin teleoloji 

tarix anlayışında öz əksini tapmışdır. 

Aristotel Platonun idealizmindən fərqli olaraq, dünyanı empirik, müşahidəyə əsaslanan və gerçəklik 

yönümlü şəkildə təhlil edirdi. Onun "Siyasət" və "Etika" əsərlərində toplumların inkişaf mərhələləri, 

dövlət formalarının çevrilməsi və insanın tarixi davranışları ilə bağlı mühüm mülahizələrə rast gəlmək 

mümkündür. Aristotelə görə, insan "siyasi varlıqdır" və onun toplumdakı fəaliyyəti zamanla dəyişir, 

ancaq bu dəyişmələr müəyyən qanunauyğunluqlara tabedir: "İnsan təbiəti toplum içində yaşamağa 

meyillidir və hər toplum öz təbiətinə uyğun şəkildə formalaşır və dəyişir" [1, I kitab, s. 12]. 

Aristotel dövlətlərin monarxiya, aristokratiya və demokratiya kimi müxtəlif formalarının necə 

bir-birinə çevrildiyini və bu çevrilmələrin səbəblərini təhlil edərək, tarixdə bir realist dövriyyə (dairəvi 

və təkrarlanan, enən və qalxan, artan və azalan, irəliləyən və geriləyən bir ritm içində dəyişən tsiklik 

model) anlayışı formalaşdırmışdır. Bu fikir sonralar Polibi, İbn Xəldun və Spenqler kimi tarixçilərin 

nəzəriyyələrində də təzahür etmişdir. 

Onun dörd səbəb nəzəriyyəsi (materiya, forma, səbəb və məqsəd) tarixə tətbiq olunduqda, 

hadisələrin çoxsəbəbli izahına imkan verir. Bu isə tarix fəlsəfəsində empirik və rasional yanaşmanın 

əsasını qoyur və bizə böyük dəyişmələrin bir səbəbə bağlı olmadığını öyrədir. 

Avqustin: tarixə teleoloji (tanrısal plan) baxış. Tarix fəlsəfəsində teleoloji yanaşmanın ilk sistemli 

formalaşması xristian ilahiyyatçısı və filosofu Avrelius Avqustin (354–430) ilə bağlıdır. Onun məşhur 

"Tanrı şəhəri" (De Civitate Dei) əsəri tarixə sırf dini deyil, həm də metafizik və fəlsəfi çərçivədə 

teleoloji baxışın ilk nümunələrindəndir. Avqustin tarixə təsadüfi və xaotik hadisələr yığını kimi deyil, 

Tanrı tərəfindən əvvəlcədən müəyyən edilmiş bir planın həyata keçməsi kimi yanaşır. 

Avqustinin tarix anlayışı insanlığın "günah, xilaskar, qurtuluş" kimi əsas xristian doktrinalarına 

əsaslanır. O, bəşər tarixini iki şəhərin - Tanrı şəhəri ilə Dünya şəhəri arasındakı mübarizə kimi təqdim 

edir. Tanrı şəhəri ilahi ədalətə dayanır və iman əsasında qurulmuşdur, Dünya şəhəri isə insan 

ehtiraslarının, eqoizmin və təkəbbürün hökm sürdüyü sahədir. Bu iki şəhər bəşəriyyətin bütün tarixində 

paralel şəkildə mövcuddur və tarix Tanrı şəhərinin qələbəsi ilə tamamlanacaqdır: "İki sevgi iki şəhəri 

yaratdı: Tanrı şəhəri Tanrıya itaətdən doğan sevgi ilə, Dünya şəhəri isə özünü sevməkdən doğan 

itaətsizliklə" [2, Kitab XIV, s. 28]. 

Bu sitatda Avqustinin etik və teoloji dualizmi aydın şəkildə görünür. Tarix bu dualizmin zaman 

içində gərgin mübarizəsinə çevrilir. Onun fikrincə, bu mübarizənin nəticəsi əvvəlcədən məlumdur: 

Tanrı şəhəri axirətdə zəfər çalacaq. Beləliklə, tarix Tanrının iradəsinə uyğun olaraq son məqsədə 

yönəlmişdir - bu isə teleoloji tarix anlayışının əsasını təşkil edir. 

Avqustin tarixdə hadisələrin təsadüfi baş vermədiyini müdafiə edir. Ona görə görünən xaos və 

fəlakətlər də Tanrının böyük planının bir hissəsidir və yalnız imanla bu planın mənası dərk edilə bilər. 

Bu baxış antik dövrilik konsepsiyasından fərqli olaraq, tarixi düz xətt üzrə inkişaf edən və son məqsədə 

yönəlmiş bir proses kimi təqdim edir: "Zaman Tanrının yaratdığı bir varlıqdır; o, başlanğıcla başladı və 

sonla sona çatacaq" [2, Kitab XIV, s. 6]. 

Bu fikir Avqustinin həm ontoloji, həm də epistemoloji baxımdan tarixə fərqli yanaşdığını göstərir. 

Zaman və tarix Tanrıya bağlıdır, buna görə də onlar yalnız Tanrının məqsədini anlayaraq mənalandırıla 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

36 

bilər. Bu anlayış sonralar xristian Avropa düşüncəsində dominant tarix modelinə çevrildi və Hegelin 

"dünya ruhu" və ya Marksın "tarixin qanunauyğun inkişafı" kimi modern nəzəriyyələrdə izini buraxdı. 

Beləliklə, Avqustinin teleoloji tarix fəlsəfəsi tarixə yalnız geriyə dönən bir refleksiya kimi deyil, 

həm də əxlaqi və esxatoloji (axirətə dair) bir hədəf yönlü proses kimi yanaşmanı əsaslandırır. Onun 

əsərləri tarix fəlsəfəsində zamanın mənası, tarixi subyektin kimliyi və gələcəyə dair ümidin nə ilə 

əsaslandırıla biləcəyi kimi fundamental sualların başlanğıc nöqtəsi olmuşdur. 

İbn Xaldun: sosioloji tarix fəlsəfəsinin banisi. Orta əsrlər İslam dünyasında tarixə sistemli və 

analitik yanaşmanın zirvəsi İbn Xaldundur (1332–1406). Onun "əl-Muqəddimə" (Giriş) adlı əsəri yalnız 

İslam tarixçiliyi üçün deyil, ümumiyyətlə, tarix fəlsəfəsi və sosiologiya üçün də önəmli dönüş nöqtəsi 

hesab olunur. İbn Xaldun tarixə ilk dəfə olaraq ictimai qanunauyğunluqlar, iqtisadi və siyasi səbəblər, 

eləcə də psixoloji və mədəni dinamika əsasında yanaşan filosof kimi qəbul edilir. 

Avqustinus tarixdə Tanrının planını, Platon idealların pozulmasını axtararkən, İbn Xaldun tarixi 

hadisələrin dünyəvi, maddi və sosioloji səbəblərlə izah edilə biləcəyini göstərmişdir. Onun üçün tarix 

yalnız keçmişi qeyd etmək deyil, həm də toplumların fəaliyyət prinsiplərini anlamaq üçün bir elmdir: 

"Tarix gerçəkdə yalnız keçmişin xəbəri deyil, eyni zamanda onun gerçək səbəblərini ortaya çıxaran bir 

düşüncə fəaliyyətidir" [11, I cild, s. 45]. 

İbn Xaldun tarixə yanaşmada tənqidi düşüncə və skeptisizm tətbiq edirdi. O, tarixçilərin çox 

zaman əfsanə və miflərlə həqiqəti qarışdırdığını vurğulayaraq, məlumatların qaynaq baxımından 

yoxlanmalı olduğunu qeyd etmişdir. Bu yanaşma onun tarixə yalnız rəvayətçilik deyil, epistemoloji 

məsuliyyətlə yanaşdığını göstərir. 

Əsərinin əsas konsepsiyalarından biri "asabiyyə" (qohumluq bağlarından doğan kollektiv şüur və 

birlik) anlayışıdır. İbn Xalduna görə, dövlətlərin və imperiyaların yüksəlişi və süqutu bu sosial enerjinin 

gücü ilə sıx əlaqəlidir. Asabiyyə ilə güclənən toplumlar əvvəlcə hakimiyyəti ələ alır, lakin zamanla 

şəhər həyatının dəbdəbəsi və fərdi maraqlar bu birliyi zəiflədir və dövlət tənəzzülə uğrayır. Bu 

nəzəriyyə tarixdə dövrilik anlayışının sosioloji əsaslara söykənən ilk forması kimi qəbul edilə bilər. İbn 

Xaldun yazırdı: "Asabiyyə hakimiyyətin əsas dayağıdır. Onun gücü ilə dövlət qurular və zəifləməsi ilə 

süquta uğrayar” [11, II cild, s. 127]. 

Bu yanaşma tarixdə determinist (qaçılmazlıq), lakin teoloji olmayan qanunların mümkünlüyünü 

müdafiə edir. Yəni, tarix təkcə Tanrının iradəsi ilə deyil, insan toplumlarının daxili dinamikası ilə də 

formalaşır. Bu baxımdan İbn Xaldun həm ontoloji realist, həm də epistemoloji tənqidi bir mövqe tutur. 

Onun iqtisadi inkişaf, peşə bölgüsü, şəhər həyatının təsiri və əhalinin roluna dair fikirləri, tarixə 

çoxsəviyyəli struktur analizlər gətirmiş və müasir sosiologiyanın (xüsusilə Durkheim və Veberin) 

formalaşmasına zəmin yaratmışdır. 

Beləliklə, İbn Xaldunun irsi tarix fəlsəfəsində empirik, rasional və çoxfaktorlu izahın ilk böyük 

modeli olaraq önə çıxır. O, tarix yazmada mif və ideologiyadan uzaq duraraq, elmi tənqid və sosial 

analiz metodunu tətbiq etməklə, həm İslam dünyasında, həm də ümumbəşəri intellektual tarixdə 

özünəməxsus yer tutur. 

Beləliklə, Antik və Orta çağda formalaşan bu müxtəlif fəlsəfi yanaşmalar tarixə fərqli metafizik, 

teoloji və sosioloji baxış bucaqları qazandıraraq, tarix fəlsəfəsinin metodoloji və anlayış bazasını 

formalaşdırmışdır. Herodotdan İbn Xalduna qədər uzanan bu düşüncə xətti tarixi yalnız keçmişin qeydi 

kimi deyil, insan təbiətini, toplumun quruluşunu və zaman anlayışını sorğulayan fəlsəfi bir fəaliyyət 

kimi təqdim edir. 
 

Yeni çağda tarixin mənalandırılması: Aydınlanma və Hegelçi ideallar 

Viko və Volter: tarix və mədəniyyətin inkişafı. Yeni çağla birlikdə tarix fəlsəfəsində əsaslı bir 

istiqamət dəyişikliyi baş verdi. Antik və orta çağda tarix ya təbii dövrlər, ya da Tanrının iradəsi 

çərçivəsində şərh edilirdisə, aydınlanma dövrünün filosofları tarixi insan ağlının və mədəni inkişafın 

nəticəsi kimi izah etməyə başladılar. Bu baxış tarixə proqressiv və humanist bir çərçivədən yanaşmanı 

ortaya qoydu. Bu dövrdə Cambatista Viko və Volter kimi filosoflar tarixə yeni fəlsəfi yön verərək, 

mədəniyyətin, dilin və ictimai qurumların inkişafına əsaslanan bir yanaşma formalaşdırdılar. 

İtalyan filosofu Cambatista Viko (1668–1744) modern tarix fəlsəfəsinin banilərindən biri kimi 

tanınır. Onun məşhur "Yeni elm" (Scienza Nuova) əsəri tarixə sistemli şəkildə fəlsəfi və mədəni analiz 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

37 

gətirən ilk cəhdlərdəndir. Viko tarixin qanunauyğun dövri bir sistem olduğu, millətlərin və 

mədəniyyətlərin öz inkişaflarında müəyyən mərhələlərdən keçdikləri ideyasını irəli sürmüşdür. 

Vikoya görə, millətlərin tarixi dövri (tsiklik) xarakter daşıyır və bu inkişaf eynən insanın inkişaf 

mərhələlərinə bənzəyir: uşaqlıq (ilahi çağ), yeniyetməlik (qəhrəmanlıq çağı) və yetkinlik dövrü 

(insanlıq çağı). Tarixdə hər bir millət də öz inkişafında bu üç mərhələdən keçir: ilahi çağ, qəhrəmanlıq 

çağı və insanlıq çağı. Bu mərhələlərdə dil, din, hüquq və ictimai münasibətlər də təkamül edir. 

Toplumlar ilk olaraq mifoloji dünyagörüşlə yaşayır, sonra qəhrəmanlıq dövründə institutları qurmağa 

başlayır və nəhayət, ağıl və hüquq üzərində qurulan insan çağına keçirlər. Viko üçün bu mərhələlər 

yalnız xronoloji deyil, həm də mədəni və simvolik inkişafın göstəricisidir: "İnsanlar öz tarixlərini özləri 

yaradırlar, lakin bunu həmişə bilmədən və fərqində olmadan edirlər" [25, s. 76]. Bu sitatda Viko tarixin 

subyekti olaraq insanın rolunu vurğulasa da, prosesin şüuraltı, mədəni və strukturlaşmış tərəflərinə də 

diqqət çəkir. O, tarixi nə tam rasionallığa, nə də sadəcə, təsadüfə bağlayır; əksinə, mədəniyyətin daxili 

ritmini və simvolik ifadəsini əsas götürür. Vikonun bu yanaşması sonralar Hegelin və Toynbinin 

mədəniyyət dövrü anlayışına təsir göstərmişdir. 

Fransız maarifçi filosofu Volter (1694–1778) tarixi dini şərhlərdən azad edib, onu daha çox ağıl, 

təcrübə və irəliləyiş anlayışları çərçivəsində izah etməyə çalışmışdır. Onun "Millətlərin adətləri və 

ruhları haqqında esselər" (Essai sur les mœurs et l'esprit des nations) əsəri tarixi yalnız Avropa mərkəzli 

və ya ilahi planlı bir proses kimi deyil, mədəniyyətlərin və fərqli toplumların rasional inkişaf tarixi kimi 

təqdim edir. 

Volterin tarixə yanaşması sekulyar, empirik və universalist idi. O, fərqli xalqların adət-

ənənələrinə, dini baxışlarına və iqtisadi münasibətlərinə maraq göstərərək tarixyazmada mədəni 

plüralizmi önə çıxarırdı. Volter üçün tarix, sadəcə, kralların və savaşların xronikası deyil, insan ağlının 

öz “zeitgeisti” ilə (konkret bir dövrün ictimai, mədəni və intellektual mühitini, yəni “zamanın ruhunu” 

ifadə edən anlayışdır) münasibətdə formalaşması prosesidir. O yazırdı: "Tarix nə Tanrının planı, nə də 

sadəcə, kralların həyat hekayəsidir; o, insanlığın ağıl və əxlaqla irəliləməsidir" [26, s. 15].  

Volterin bu baxışı tarixdə tərəqqi ideyasının güclənməsinə və aydınlanma rasionalizminin tarixi 

bucaqdan şərhinə əsas yaratdı. O, dövrilik anlayışını rədd edir, bunun əvəzinə tarixi xətti və təkamülə 

dayanan bir proses kimi dəyərləndirirdi. Volterin tarix fəlsəfəsində əsas hədəfi ağlın, azadlığın və 

humanist dəyərlərin inkişafını izah etmək idi. 

Kant və Hegel: azadlıq, ağıl və dünya ruhu. Aydınlanma dövrü ilə birlikdə tarix fəlsəfəsində 

radikal bir transformasiya baş verir. Tarix artıq təkcə keçmişin qeydi və ya teoloji yozum deyil, insan 

ağlının və azadlığının zaman içindəki inkişafı kimi düşünülür. Bu dövrdə İmmanuel Kant və Hegel kimi 

filosoflar tarixə sistematik və fəlsəfi çərçivədə yanaşaraq, onun mahiyyətini, məqsədini və istiqamətini 

ontoloji və teleoloji əsaslarla izah etməyə çalışmışlar. Kant üçün tarix praktik ağlın gerçəkləşmə prosesi, 

Hegel üçün isə dünya ruhunun özünü dərketmə tarixi idi. Hər iki filosof tarixə proqressiv və 

məqsədyönlü bir dinamika kimi yanaşaraq, modern tarix fəlsəfəsinin əsas sütunlarını formalaşdırmışlar. 

İmmanuel Kant (1724–1804) "İnsan tarixində ümumbəşəri baxımdan bir ideya" adlı məqaləsində 

tarixi ağlın və əxlaqın zaman içində inkişaf edən bir strukturu kimi təqdim edir. Kantın tarixə yanaşması 

teleoloji və normativ xarakter daşıyır. O, insan təbiətində azadlıq potensialının olduğunu və bu 

potensialın zamanla ictimai və siyasi strukturlar vasitəsilə inkişaf edəcəyi fikrini müdafiə edirdi. 

Kanta görə, təbiət insanı azad və rasional bir varlıq kimi yaratmış, lakin bu qabiliyyətlərin inkişafı 

üçün zaman və tarixi proses zəruri olmuşdur. Bu proses isə çox zaman çatışmalar və qarşıdurmalar 

vasitəsilə baş verir. Onun fikrincə, tarixdəki müharibələr, qarşıdurmalar və siyasi dəyişikliklər "ağlın 

gizli planı" çərçivəsində insanın daha ədalətli və rasional toplum qurmaq potensialını inkişaf etdirir. 

Filosofun fikrinə görə, "tarixdəki xaotik görünən hadisələr, əslində insan təbiətinin potensiallarını 

ortaya çıxarmaq üçün təbiətin gizli planının ifadəsidir" [13, s. 12].  

Kantın tarixə baxışı, dünya vətəndaşlığı, qlobal əxlaq və təbii hüquq anlayışları ilə vəhdətdədir. 

O, dövlətlərin və xalqların qarşılıqlı müharibələrinin nəticə etibarilə dünya hüquq sisteminə doğru 

təkamülünü iddia edir. Onun nəzərində tarix, insanlığın "ümumbəşəri sülh və hüquqi nizam" 

istiqamətində irəlilədiyi bir prosesdir. Bu, həm etik teleologiya, həm də siyasi idealizm ilə şərtlənmiş 

tarix fəlsəfəsi modelidir. Məsələn, Birinci və İkinci Dünya Müharibələrindən sonra yaranan Birləşmiş 

Millətlər Təşkilatı (BMT) və Beynəlxalq İnsan Hüquqları Bəyannaməsi (1948) Kantın tarixə dair 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

38 

ümumbəşəri hüquq və sülhə doğru irəliləyiş ideyasına konkret örnək kimi göstərilə bilər. İki dağıdıcı 

qlobal çatışmadan sonra beynəlxalq ictimaiyyətin müharibəni qadağan edən və insan hüquqlarını 

qoruyan qlobal hüquqi sistem qurmağa cəhd etməsi, Kantın "ağlın gizli planı"na uyğun olaraq, keçmişin 

fəlakətlərindən nəticə çıxararaq daha ədalətli və sülhpərvər bir gələcək qurmaq iradəsinin ifadəsidir. 

Hegel (1770–1831) isə tarix fəlsəfəsində daha sistemli, dialektik və metafizik bir yanaşma ortaya 

qoymuşdur. Onun "Tarix fəlsəfəsi mühazirələri" (Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte) 

adlı əsəri, tarixə dair ən təsirli və mübahisəli fəlsəfi baxışlardan birini formalaşdırmışdır. Hegelə görə, 

tarix dünya ruhunun (Veltgeist) özünü zaman içində təzahür etdirməsi və azadlıq ideyasının reallaşması 

prosesidir. 

Hegel hər bir tarixi mərhələdə ideyanın inkişafını, yəni tezis–antitezis–sintez dialektikası ilə başa 

düşür. Bu modelə əsasən, hər bir tarixi vəziyyət ziddiyyətini yaradır və bu ziddiyyətin həlli yeni bir 

mərhələnin yaranmasına səbəb olur. Hegelin fikrincə, bu dialektik prosesin məqsədi azadlığın tədrici 

şəkildə gerçəkləşməsi və ruhun öz mahiyyətini dərk etməsi, "dünya tarixi, azadlığın şüura yerləşməsi 

və gerçəkləşməsi prosesidir" (Hegel, The Philosophy of History, s. 19). Bu anlayışa görə, tarix yalnız 

hadisələrin ardıcıllığı deyil, həm də şüurun və ruhun inkişaf mərhələləri ilə bağlıdır. Fransız İnqilabı 

Hegelin dialektik tarix anlayışının klassik bir nümunəsidir ki, məhz İnqilab vasitəsilə fərdi azadlıq 

ideyası ümumi şüur səviyyəsinə çıxmışdır. Burada əvvəlki siyasi quruluş (tezis), ona qarşı yaranan xalq 

hərəkatı (antitezis) və nəticədə yeni bir hüquq və azadlıq sistemi (sintez) şəklində bir dialektik inkişaf 

müşahidə olunur. Bu proses azadlığın gerçəkləşməsi və insan ruhunun öz azad mahiyyətini dərk etməsi 

istiqamətində bir mərhələ təşkil edir. 

Amerika Birləşmiş Dövlətlərinin1 müstəqillik prosesi Hegelin dialektik inkişaf modelinə uyğun 

başqa bir örnəkdir. Əvvəlcə Şimali Amerikadakı koloniyalar Britaniya imperiyasının siyasi və iqtisadi 

idarəsi altında idi (tezis). Zamanla, koloniyalarda azadlıq, özünüidarə və hüquqlar kimi ideyaların 

inkişafı, xüsusilə də vergi və siyasi təmsilçilik məsələlərindəki narazılıq (antitezis) bu statusa qarşı 

reaksiya doğurdu. Bu gərginlik 1776-cı ildə ABD-nin Müstəqillik Bəyannaməsi ilə kulminasiya 

nöqtəsinə çatdı və koloniyalar Britaniyadan ayrıldı. Beləliklə, yeni bir dövlət - azadlığa, fərdi hüquqlara 

və xalq suverenliyinə əsaslanan Amerika Birləşmiş Dövlətləri (sintez) meydana gəldi. Hegelin baxışına 

görə, bu proses azadlıq ideyasının daha yüksək və daha şüurlu bir mərhələdə gerçəkləşməsi və insan 

ruhunun öz azad mahiyyətini dərk etməsi kimi qiymətləndirilə bilər. 

Hegel tarixi, bir "dünya məhkəməsi" kimi görür; burada xalqlar və dövlətlər ideyaların 

daşıyıcısıdır. Misal üçün, qədim Şərqdə azadlıq yalnız bir nəfərə (padşaha), Yunanlarda bir neçə nəfərə, 

müasir Avropada isə bütün insanlara aid edilərək inkişaf etmişdir. Bu yanaşma Hegelin tarixdə azadlıq 

ideyasının genişlənməsi tezisinə əsaslanır. 

Bununla yanaşı, Hegel tarixdə müəyyən xalqlara və mədəniyyətlərə "universal ruhun daşıyıcısı" 

olaraq daha mərkəzi yer ayırır. Bu, onun avropamərkəzçi və teleoloji baxışlarına yönəlik tənqidlərə 

səbəb olmuşdur. Lakin bu mövqe həm də tarixə fəlsəfi struktur vermə cəhdinin ən inkişaf etmiş 

nümunələrindən biridir. 
 

Kant və Hegel arasında əsas fərqlər 
 Kant Hegel 

Tarix modeli Normativ və əxlaqi teleologiya Dialektik və metafizik teleologiya 

Azadlıq anlayışı İnsan təbiətinin məqsədi, hüquqi 

strukturlar vasitəsilə gerçəkləşir 

Dünya ruhunun məqsədi şüurun inkişafı ilə 

gerçəkləşir 

Prosesin səbəbi Təbiətin gizli planı və rasional potensial Ruhun özünü tanımaq istəyi və ideyaların 

mübarizəsi 

Son məqsəd Ümumbəşəri sülh və hüquq sistemi Azadlığın və ruhun tam şüura gəlməsi 

Tablo-1. (Müəllif tərəfindən, Kant və Hegelin əsərlərinə əsasən tərtib edilib). 

 

Kant və Hegel hər ikisi, tarixə məqsədli bir istiqamət verərək onu xaotik hadisələr toplusundan 

fəlsəfi və strukturlaşmış bir prosesə çevirmişlər. Kant bu prosesi praktik ağıl və əxlaq çərçivəsində, 

                                                           
1 “Ştat” sözü dilimizə ruscadan gətirilmişdir, mənası yenə də “state”, yəni “dövlət” deməkdir. Ona görə də ən dogrusu orijinalda olduğu 

kimi “Amerika Birləşmiş Dövlətləri” ifadəsidir.  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

39 

Hegel isə dünya ruhunun dialektik inkişafı kontekstində izah edir. Hər iki yanaşma tarix fəlsəfəsində 

teleoloji modellərin, azadlıq ideyasının və insanın fəal subyekt kimi rolunun möhkəmlənməsində 

mühüm rol oynamışdır. 

Aydınlanma dövründə "tərəqqi" ideyası. Aydınlanma dövrü (XVII-XVIII əsrlər) yalnız elmi və 

siyasi inqilablarla deyil, həm də insanlıq tarixinə dair fəlsəfi düşüncənin transformasiyası ilə 

səciyyələnir. Bu dövrün mərkəzi anlayışlarından biri də "tərəqqi" (proqres) ideyasıdır. Aydınlanma 

filosofları tarixi ağılın, azadlığın və insan potensialının mərhələli inkişafı kimi dəyərləndirmiş və tarixə 

ilk dəfə olaraq xətti və irəliyə yönəlmiş bir proses kimi baxmağa başlamışlar. 

Tərəqqi anlayışı əsasən üç sütun üzərində qurulmuşdur: insan ağlı, təcrübəyə əsaslanan bilik və 

əxlaqi və sosial inkişaf imkanı. Aydınlanma düşüncəsində insan, təbiətə və topluma dair biliklərini 

artırdıqca, həm ətraf mühiti, həm də özünü daha yaxşı təşkil etmə bacarığına sahib olur. Bu isə təbii 

olaraq daha yaxşı idarəetmə, daha ədalətli toplum və daha az xurafat demək idi. "İnsan ağlı azad olduqca 

və elm inkişaf etdikcə, toplum da daha mükəmməl formaya qovuşacaq" [3, s. 7].  

Bu baxışda tarix öz-özünə dövr edən və ya təsadüfi hadisələrin yığını deyil, insan iradəsinin və 

ağlının məhsulu olaraq yüksələn bir proses kimi dəyərləndirilir. İnsanlıq üçün universal məqsəd azadlıq, 

bərabərlik və rifahın yayılmasıdır. Tərəqqi ideyası bu məqsədə tədricən və mərhələli şəkildə çatmağı 

nəzərdə tutur. 

Aydınlanma dövrünün bir çox zəkaları - Volter, Didro, Russo, Kondorse və Kant - ağlın və 

təhsilin rolunu vurğulayaraq, toplumun maariflənməsi ilə birlikdə mükəmməlləşəcəyini də iddia 

etmişlər. Onlar üçün təhsilin əsas vəzifəsi fərdin potensialını inkişaf etdirmək və onu "ağıl əsrinin" 

subyekti halına gətirmək idi. Kantın məşhur sözləri bu fikri təsbit edir: "Maariflənmə - insanın öz təqsiri 

ilə düşdüyü cahillikdən çıxmasıdır" [12, s. 1]. 

Burada tarixə baxış, sadəcə, keçmişə yönəlik deyil, həm də gələcəyə doğru normativ bir vəd 

daşıyır: ağıl və elm vasitəsilə daha yaxşı bir gələcək mümkündür. 

Tərəqqi ideyası yalnız fəlsəfi deyil, siyasi və etik layihə olaraq da formalaşmışdır. Bu ideya 

mütləq monarxiyaya qarşı çıxan, insan hüquqlarını müdafiə edən, xalq hakimiyyətinə əsaslanan 

sistemlərin əsas ideoloji dayaq nöqtəsinə çevrilmişdir. Fransa İnqilabı (1789), Amerika Birləşmiş 

Dövlətlərinin qurulması (1776) və müxtəlif konstitusional islahatlar bu ideyanın praktik təzahürləri 

olmuşdur. 

Lakin bu baxış birmənalı deyildi. Russo kimi bəzi aydınlanma tərəfdarları tərəqqi ilə bağlı tənqidi 

mövqe tutaraq, texnoloji və mədəni inkişafın insanı təbii halından uzaqlaşdırdığı fikrini irəli sürmüşlər. 

Buna baxmayaraq ümumi konsensus belə idi ki, tarix azadlıq, bilik və əxlaq baxımından daha yaxşı 

gələcəyə doğru irəliləyir. 

Tərəqqi ideyası tarix fəlsəfəsində xətti zaman və inkişaf modeli üçün nəzəri zəmin yaratmışdır. 

Bu yanaşmaya görə, tarix mərhələli şəkildə daha yüksək formalar alır: barbarlıqdan sivilizasiyaya, 

təbiət halından hüquq halına, mifdən elmə, itaətdən azadlığa. Bu ardıcıllıq Kant, Hegel və Marks kimi 

filosofların sistemli tarix fəlsəfələrinə də daxil olmuş və modern universal tarix modellərinin təməlini 

təşkil etmişdir. 

Aydınlanma dövründə formalaşan "tərəqqi" ideyası, tarixə optimist, teleoloji və humanist bir 

çərçivə gətirmişdir. Bu ideya tarixə yalnız keçmişin təsviri kimi deyil, gələcəyə yönəlmiş fəlsəfi layihə 

kimi baxmağı mümkün etmişdir. Aydınlanma düşünürlərinin fikrincə, insan təbiətindəki ağıl və əxlaq 

potensialı tarixi irəliləyişin motorudur; bu isə tarix fəlsəfəsində müasir dünyagörüşün formalaşmasında 

həlledici rol oynamışdır. 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

1. Aristoteles. (2014). Politika (Çev. Mete Tunçay). Remzi Kitabevi. 

2. Augustinus, A. (2015). Tanrı Devleti (De Civitate Dei) (Çev. Y. Şahin). Sufi Kitap. 

3. Condorcet, M. (1955). Sketch for a historical picture of the progress of the human mind (J. 

Barraclough, Trans.). New York: Noonday Press. (Əsər orijinal olaraq 1795-ci ildə yazılıb). 

4. Foucault, M. (1961). Histoire de la folie à l'âge classique. Paris: Plon. 

5. Foucault, M. (1975). Surveiller et punir: Naissance de la prison. Paris: Gallimard. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

40 

6. Foucault, M. (1978). The history of sexuality: An introduction (Vol. 1). New York: Pantheon 

Books. 

7. Fukuyama, F. (1992). The end of history and the last man. New York: Free Press. 

8. Ginzburg, C. (1976). Il formaggio e i vermi: Il cosmo di un mugnaio del '500. Torino: 

Einaudi. 

9. Hegel, G. W. F. (2001). The philosophy of history (J. Sibree, Trans.). Dover Publications. 

(Əsər orijinal olaraq 1837-ci ildə yayımlanıb). 

10. Herodot. (2008). Histories (Trans. Robin Waterfield). Oxford University Press. 

11. İbn Haldun. (2010). Mukaddime (Çev. Süleyman Uludağ). Dergah Yayınları. 

12. Kant, I. (1784/2006). Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In Berlinische 

Monatsschrift. Reprinted in W. Beierwaltes (Ed.), Aufklärung: Texte und Dokumente (s. 12–17). 

Reclam. 

13. Kant, I. (1991). Idea for a universal history with a cosmopolitan purpose. In H. S. Reiss 

(Ed.), Kant: Political writings (pp. 41–53). Cambridge University Press. (Əsər orijinal olaraq 1784-cü 

ildə yazılıb). 

14. Lyotard, J.-F. (1979). La condition postmoderne: Rapport sur le savoir. Paris: Minuit. 

15. Marx, K. (1972). The eighteenth brumaire of Louis Bonaparte (E. Hobsbawm, Ed.). New 

York: International Publishers. (Əsər orijinal olaraq 1852-ci ildə yazılıb). 

16. Marx, K., & Engels, F. (1970). The German ideology. International Publishers. (Əsər orijinal 

olaraq 1846-cı ildə yazılıb). 

17. Marx, K., & Engels, F. (1998). The communist manifesto. Oxford University Press. (Əsər 

orijinal olaraq 1848-ci ildə yayımlanıb). 

18. Nietzsche, F. (1989). On the genealogy of morals (W. Kaufmann & R. J. Hollingdale, 

Trans.). Vintage. (Əsər orijinal olaraq 1887-ci ildə yazılıb). 

19. Nietzsche, F. (1997). On the advantage and disadvantage of history for life (P. Preuss, 

Trans.). Hackett Publishing. (Əsər orijinal olaraq 1874-cü ildə yazılıb). 

20. Platon. (2010). Devlet (Çev. Sabahattin Eyüboğlu & M. Ali Cimcoz). Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

21. Spengler, O. (1926). The decline of the West (C. F. Atkinson, Trans., Vol. I). Alfred A. 

Knopf. (Orijinal Almanca: Der Untergang des Abendlandes, 1918). 

22. Spivak, G. C. (1988). Can the subaltern speak? In C. Nelson & L. Grossberg (Eds.), Marxism 

and the interpretation of culture (pp. 271–313). Urbana: University of Illinois Press. (Subaltern anlayışı 

üçün.) 

23. Toynbee, A. J. (1934–1961). A study of history (12 vols.). Oxford University Press. 

24. Tukidid. (2009). The Peloponnesian War (Trans. Martin Hammond). Oxford University 

Press. 

25. Vico, G. B. (2002). The new science (D. Marsh, Trans.). Penguin Classics. (Orijinal adı: 

Scienza Nuova, 1744). 

26. Voltaire. (2009). Essai sur les mœurs et l'esprit des nations [Essay on the customs and the 

spirit of the nations]. Gallimard. (Əsər orijinal olaraq 1756-cı ildə yayımlanıb). 

 

 

Rəyçi: f.e.d., prof. Füzuli Qurbanov 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

41 

UOT 1(091) 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).041 

 

ÜZEYİR HACIBƏYLİNİN DÜNYAGÖRÜŞÜNDƏ SOSİAL-SİYASİ 

VƏ FƏLSƏFİ ASPEKTLƏR 

 

Faiq Ələkbərli 

Fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu, Azərbaycan 

faikalekperov@mail.ru 

http://orcid.org/0000-0002-8865-568x 

 

Xülasə. Məqalədə qeyd olunur ki, Azərbaycan türk mütəfəkkiri Üzeyir Hacıbəyli yaradıcılığında 

soydaşlarını, dindaşlarını tərəqqiyə, maariflənməyə səsləməklə yanaşı, islamçılıqla türklüyün dirilişi və 

inkişaf yollarını da göstərmişdir. O, bir tərəfdən hazırda cəhalət, gerilik dövrünü yaşayan türk-

müsəlman xalqlarının problemlərinin əsas mahiyyətini göstərməyə çalışmış, digər tərəfdən Qərbə 

nisbətdə geridə qalan Şərq xalqlarının, o cümlədən türk-müsəlman millətlərinin çıxış yollarını 

aramışdır. Azərbaycan türklərinin tərəqqisi uğrunda mübarizə aparan Üzeyir Hacıbəyli ilk dövrlərdə 

hesab edirdi ki, bunun üçün ən optimal cərəyan sosial-demokratizm olub, yalnız sosializm əqidəsi bütün 

insanların sosial və hüqüqi bərabərliyindən yanadır. Ancaq çox keçmədən o, belə bir qənaətə gəlmişdir 

ki, artıq bütün millətlər kimi türk-müsəlman xalqlarının da milli cəmiyyətlər yaratması, milli-dini 

birliyə nail olması vaxtıdır, xüsusilə də, milli birlik, yəni Türk xalqlarının birliyi yolunda milli 

təşkilatların yaranmasını vacib hesab etmişdir. Bizcə, onun dünyagörüşündə Türk-İslam aləminin 

vəziyyəti və çıxış yolları ilə bağlı irəli sürdüyü bir çox mülahizələr günümüzdə də aktuallığını qoruyub 

saxlamaqdadır. Məqalədə o da göstərilir ki, Üzeyir Hacıbəylinin dünyagörüşündə din problemi və 

islamçılıq da mühüm yer tutmuşdur. O, islam nəinki müasirləşməyə zidd saymış, əksinə, onun 

çağdaşlığın, yenilikçiliyin əsasını təşkil etdiyini bəyan etmişdir. Hacıbəyli istər sosial-demokratizmə 

meyil göstərdiyi, istərsə də birmənalı şəkildə milli-demokratizm cəbhəsində olduğu dövrlərdə əsas diq-

qəti Qafqaz türklərinin, o cümlədən Quzey Azərbaycan türklərinin milli oyanışına, milli haqq və azad-

lıqlarının əldə olunmasına yönəltmişdir. Onun dünyagörüşündə İslam dininə, islamçılığa münasibətdə 

hər zaman müasir, demokratik ruhlu bir yanaşma olmuşdur. Hər halda Ü.Hacıbəyli islamçılığın nə həd-

dən artıq ifratlaşdırılmasının, nə də tamamilə bir kənara qoyulmasının tərəfdarı olmamışdır. Bu baxım-

dan onun islamçılıqla bağlı tutduğu mövqe daha çox Məhəmməd Əmin Rəsulzadənin, Əli bəy Hüseyn-

zadənin, Əlimərdan bəy Topçubaşovun baxışları ilə üst-üstə düşmüşdür. 

Məqsəd – Ü.Hacıbəylinin maarifçilik və ictimai-siyasi görüşlərini, o cümlədən türkçülük, 

islamçılıq ideyalarını təhlil etmək. 

Metodologiya – müqayisəli təhlil, varislik, ideyaların ötürülməsi, analiz. 

Tədiqatın nəticələri –Ü.Hacıbəylinin ideyaları ilə çağdaş dövrün ictimai-siyasi və ideoloji 

tələbləri arasında uzlaşdırmaların axtarılması 

Açar sözlər: maarifçilik, sosial-demokratizm, islamçılıq, milli təşkilatlar, Türk-İslam birliyi, 

türkçülük, azərbaycançılıq  

 

СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКИЕ И ФИЛОСОФСКИЕ АСПЕКТЫ 

МИРОВОЗЗРЕНИЯ УЗЕИРА ГАДЖИБЕЙЛИ 

 

Фаик Алекперли 

 

Резюме. В статье отмечается, что азербайджано-тюркский мыслитель Узеир Гаджибейли 

в своем творчестве призывал своих соотечественников не только к просвещению и прогрессу, 

но и показывал пути возрождения и развития тюркизма посредством ислама. С одной стороны, 

он пытался показать основную суть проблем тюрко-мусульманских народов, проживающих в 

«невежестве и отсталости», а с другой стороны, искал пути выхода для народов Востока, 

mailto:faikalekperov@mail.ru
http://orcid.org/0000-0002-8865-568x


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

42 

отстающих от Запада. Узеир Гаджибейли, боровшийся за прогресс азербайджанских тюрков, 

изначально считал, что наиболее оптимальным направлением для этого является социал-

демократия, и только идеология социализма благоприятствует социальному и правовому 

равенству всех людей. Однако вскоре он пришел к выводу, что тюрко-мусульманским народам, 

как и всем нациям, пора создавать национальные общества и достигать национально-

религиозного единства. В частности, он считал создание национальных организаций 

необходимым ради национального единства, то есть единства тюркоязычных народов Кавказа. 

В статье показано, что тюркизм и ислам играли важную роль в мировоззрении Узеира 

Гаджибейли, которое отличалось современным, демократическим подходом к исламу и 

исламизму. Вместе с тем, считая, что исламизм составляет основу современности и инноваций 

У. Гаджибейли не был сторонником ни чрезмерного экстремизма ислама, ни его полного 

исключения. В этом отношении его позиции во многом совпадали со взглядами Мухаммада 

Амина Расулзаде, Али бека Гусейнзаде и Алимардан бека Топчибаши. 

Цель: проанализировать просветительские и общественно-политические взгляды У. 

Гаджибейли, в том числе его идеи тюркизма и исламизма. 

Методология: сравнительный анализ, наследование, передача идей, анализ. 

Результаты исследования: поиски примирения идей У. Гаджибейли с общественно-

политическими и идеологическими требованиями современности. 

Ключевые слова: просвещение, социал-демократия, исламизм, национальные органи-

зации, турецко-исламское единство, тюркизм, азербайджанство 

 

SOCIO-POLITICAL AND PHILOSOPHICAL ASPECTS IN THE WORLDVIEW OF  

UZEYIR HAJIBEYLI 

 

Faig Alakbarli 

 

Abstract. The article notes that in his work, the Azerbaijani Turkish thinker Uzeyir Hajibeyli, in 

addition to calling his compatriots and co-religionists to progress and enlightenment, also showed the 

ways of the revival and development of Turkism through Islamism. On the one hand, he tried to show 

the main essence of the problems of the Turkish-Muslim peoples currently living in a period of 

ignorance and backwardness, and on the other hand, he sought ways out for the peoples of the East, 

including the Turkish-Muslim nations, who lagged behind the West. Uzeyir Hajibeyli, who fought for 

the progress of the Azerbaijani Turks, initially believed that the most optimal trend for this was social 

democracy, and only the ideology of socialism favors the social and legal equality of all people. 

However, he soon came to the conclusion that it was time for the Turkic-Muslim peoples, like all 

nations, to create national societies and achieve national-religious unity, and in particular, he considered 

the creation of national organizations on the path of national unity, that is, the unity of the Turkic 

peoples, to be essential. In our opinion, many of the considerations he put forward in his worldview 

regarding the state of the Turkic-Islamic world and the ways out of it remain relevant today. The article 

also shows that the problem of religion and Islamism occupied an important place in Uzeyir Hajibeyli's 

worldview. He not only considered Islam to be against of modernization, but on the contrary, declared 

that it constituted the basis of modernity and innovation. Whether he was inclined towards social 

democracy or was unequivocally on the national-democratic front, Hajibeyli focused his main attention 

on the national awakening of the Caucasian Turks, especially the North Azerbaijani Turks, and on the 

achievement of national rights and freedoms. In his worldview there was always a modern, democratic 

approach to Islam and Islamism. In any case, U. Hajibeyli was neither a supporter of the excessive 

extremism of Islam nor its complete exclusion. In this regard, his position on Islam more closely 

coincided with the views of Muhammad Amin Rasulzadeh, Ali bey Huseynzadeh, and Alimardan bey 

Topchubashov. 

Purpose - To analyze U. Hajibeyli's enlightenment and socio-political views, including his ideas 

of Turkism and Islamism.. 

Methodology - comparative analysis, inheritance, transmission of ideas, analysis. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

43 

The results of the study - Searching for reconciliations between U. Hajibeyli's ideas and the 

socio-political and ideological demands of the modern era. 

Keywords: enlightenment, social democracy, Islamism, national organizations, Turkish-Islamic 

unity, Turkism, Azerbaijaniism 

 

Giriş 

Azərbaycan türk mütəfəkkiri Üzeyir Hacıbəyli (1885-1948) Ağcabədidə dünyaya gəlmiş, ilk təh-

silini Şuşadakı ikisinifli rus-türk məktəbində almışdır. Qori Müəllimlər Seminariyasında (1899-1904) 

təhsilini davam etdirən Hacıbəyli 1904-cü ildə Cəbrayıl qəzasının Hadrut kəndindəki məktəbdə rus dili, 

hesab, tarix və musiqidən dərs demişdir (17, s.8-9). Rusiya imperiyasında baş vermiş 1905-ci il inqilabı 

ərəfəsində Bakıya gələn Hacıbəyli “Səadət” məktəbində müəllim işləmiş, eyni zamanda “Həyat” qəze-

tinin tərcüməçisi, “İrşad” qəzetinin isə əməkdaşı olmuşdur(1, 19-20). 1907-ci ildə Bakıda “Hesab mə-

sələləri” və “Mətbuatda istifadə olunan siyasi, hüquqi, iqtisadi və əsgəri sözlərin türki-rusi və rusi-türki 

lüğəti”ni nəşr etdirmişdir. 1908-ci ilin yanvarın 12 (25)-də onun “Leyli və Məcnun” operası müsəlman 

Şərqində ilk dəfə səhnələşdirilmişdir (16, s.5-6). 

O, 1911-ci ildə musiqi təhsili almaq üçün Moskvaya getmiş, Moskva filarmonik cəmiyyəti nəz-

dində İlyinskinin xüsusi musiqi kursunda təhsil almışdır. Maddi ehtiyac üzündən Ü.Hacıbəyli Moskva-

da musiqi təhsilini yarımçıq qoyub Bakıya qayıdaraq burada yazdığı operaları səhnəyə qoymaqla məş-

ğul olmuşdur.  

Cümhuriyyətin quruluş və inkişafında yaxından iştirak etdiyi üçün 27 aprel işğalının ilk illərində 

bolşevizm repessiyası ilə üz-üzə qalmış, yalnız yaxın qohumu H.Terequlov və N.Nərimanovun sayə-

sində bu təhlükə sovuşmuşdur. 1921-ci ildə Bakıda azərbaycanlı tələbələr üçün ilk musiqi məktəbini 

– Azərbaycan Dövlət Türk Musiqi Məktəbini (sonralar texnikum) təşkil etmişdir (15, 269-270). 1926-

cı ildən Azərbaycan Dövlət Konservatoriyasında fəaliyyət göstərən Hacıbəyli burada nəzəriyyə, har-

moniya, Azərbaycan türk musiqisinin əsasları fənlərindən dərs demiş, konservatoriya yanında ilk çox-

səsli Azərbaycan türk xor kollektivi yaratmışdır. O, 1927-ci ildə Müslüm Maqomayevlə birgə ilk 

“Azərbaycan türk el nəğmələri” məcmuəsini nəşr etdirmişdir. 1931-ci ildə Azərbaycan Radio Komitəsi 

yanında ilk notlu xalq çalğı alətləri orkestri təşkil etmiş, 1937-ci ildə ən məşhur operalarından olan 

“Koroğlu”nu yazmışdır.  

O, 1948-ci ildə Bakıda vəfat etmişdir. 

Əsas əsərləri aşağıdakılardır: “Siyasi, hüquqi, iqtisadi və əsgəri sözləri, türk-rusi, rusi-türk lüğəti” 

(1907), “Leyli və Məcnun” operası (1908), “Türk operaları haqqında” (1924), “Azərbaycan türk el 

nəğmələri” (1927, həmmüəllif), “Koroğlu” (1937), “Azərbaycan xalq musiqisinin əsasları” və b. 

Sosial-demokratizm və onun milli mahiyyəti 

Üzeyir Hacıbəylinin dünyagörüşündə ilk dövrlərdə sosial-demokratizm təlimi mühüm yer tut-

muşdur. XX əsrin ilk onilliyində, yəni milli ideya xəttinin birmənalı olaraq ortaya çıxmadığı bir dövrdə 

Hacıbəyli bəzi ziyalılarımız kimi çarizmə qarşı mübarizə aparan cərəyanlar arasında tələb və məramına 

görə sosial-demokratizm təliminə meyil göstərmişdir. Xüsusilə də 1-ci Rusiya inqilabı illərində (1905-

1907). Hacıbəylinin yazılarında müəyyən qədər də olsa, “sosial-demokatizm”ə meyil hiss olunur. Mə-

sələn, o, məqalələrində solçu “sosial-demokrat” firqəsinə digər təşkilatlardan daha çox üstünlük ver-

mişdir. Onun fikrincə, sosial-demokratlar oktyabristlərdən, kadetlərdən, sosialist-inqilabçılardan və 

başqa təşkilatlardan fərli olaraq Dövlət Dumasında ən doğru yol tutmuşlar. Hacıbəyli yazırdı: “Tələb 

və məramca ən gözəl, ən yaxşı firqə “İctimaiyyun-amiyyun” (sosial-demokrat) firqəsidir ki, onun bütün 

tələbləri insanı valeh edir, başlıca tələbi isə nəyə desən dəyər! Bu tələb isə kasıb və dövlətlini bərabər-

ləşdirmək, pul üzündən, var-dövlət fərqləri üzündən bu gün dünyada mövcüd olan paxıllığı, kin-küdu-

rəti, ədavəti, qərəzkarlığı, nifrəti, yalanı, saxtakarlığı, riyakarlığı, dava-dalaşları, müharibələri və başqa 

bu kimi halları yox etməkdir” (6, s.528). O, ilk dövrlərdə hesab edirdi ki, yalnız sosializm əqidəsi bütün 

insanların sosial və hüquqi bərabərliyindən yanadır: “Sosializm siyasi bir əqidədir ki, ona görə dünya 

malını hamı adamlar arasında bərabərcə bölmək üçün indiki məişət və həyati-bəşəriyyəni dəyişdirmək 

lazımdır. Yəni bu əqidəyə görə, dünyada dövlətliliyi və kasıblığı aradan götürüb, hamını iqtisadi cəhət-

cə bərabər etmək olar. Bunun üçün xüsusi və şəxsi mənafeyi aradan götürüb, əmək və zəhməti hamı 

https://az.wikipedia.org/wiki/1899
https://az.wikipedia.org/wiki/1904
https://az.wikipedia.org/wiki/1904
https://az.wikipedia.org/wiki/Bak%C4%B1
https://az.wikipedia.org/wiki/Moskva
https://az.wikipedia.org/wiki/1921
https://az.wikipedia.org/wiki/Bak%C4%B1
https://az.wikipedia.org/w/index.php?title=Az%C9%99rbaycan_D%C3%B6vl%C9%99t_T%C3%BCrk_Musiqi_M%C9%99kt%C9%99bini&action=edit&redlink=1
https://az.wikipedia.org/wiki/1926
https://az.wikipedia.org/wiki/Az%C9%99rbaycan_Milli_Konservatoriyas%C4%B1
https://az.wikipedia.org/wiki/Az%C9%99rbaycan
https://az.wikipedia.org/wiki/M%C3%BCsl%C3%BCm_Maqomayev_(b%C9%99st%C9%99kar)
https://az.wikipedia.org/wiki/1931


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

44 

arasında bərabər bölmək lazımdır ki, bunların məhsulatı da hamıya bərabər çatsın”. Deməli, ilk dövr-

lərdə Hacıbəyli də bəzi mütəfəkkirlərimiz kimi inanmışdır ki, sosial-demokrat təlimi bütün xalqlara, 

xüsusilə də onların istismara məruz qalan hissələrinə xoşbəxtlik gətirəcəkdir, çünki yalnız bu təlimdə 

heç bir dini, irqi, milli ayrı-seçkilik yoxdur. O, yazılarında göstərirdi ki, kadetlər və eserlər monarxistlər 

və oktyabristlər kimi dövlətlə əməkdaşlığa daha çox meyillidirlər, nəinki sosial-demokratlar (4, s.327-

328). 

Sosial-demokrat təliminin bir çox ideyalarını təqdir edən Hacıbəyli hesab edirdi ki, solların Döv-

lət Dumasında tutduğu mövqe digər firqələrlə müqayisədə daha doğrudur. Bu baxımdan onun yazıla-

rında Dövlət Dumasındakı “Müsəlman fraksiyası”nın Rusiyanın 30 milyonluq müsəlman əhalisinin 

milli, dini, iqtisadi, elmi, təhsil ehtiyaclarının ödənilməsi istiqamətində daha çox sosial-demokratlarla 

əməkdaşlıq etməsinə meyilliyi də hiss olunur. O yazırdı: “Dövlət dumasının üzvləri, yəni əhali tərəfin-

dən göndərilmiş vəkillər orada neçə-neçə firqəyə bölünübdürlər. Bizim vəkillərə də lazımdır ki, bu fir-

qələrin birinə özlərin daxil etsinlər. Bu işi biz vəkilin öz vicdan və insafına həvalə ediriz. Əlbəttə, hər 

bir halda, vəkillərimizə lazımdır ki, o firqəyə daxil olsunlar ki, onun məramnaməsi biz əhalinin bütün 

ehtiyacatını rəf etmək üçün ittixaz oluna bilən məramnaməyə müvafiq ola” (4, s.224). 

Hacıbəyli Çarlığın apardığı qəddar siyasətə baxmayaraq, II Dumada “sol”ların önə çıxmasını tə-

sadüfi deyil, əksinə, ciddi əsaslarla baş verdiyini izah etmişdir: “Hökumətin seçki icraatında qoyduğu 

təhdidat dəxi onun nəfinə əhəmiyyətə layiq bir müddət yetirə bilmədi. Duma üzvləri yığıldı və onların 

əksəriyyəti də həman hökumət qabağını kəsən “sol”lardan oldu. Bu nəyə dəlildir? Buna dəlildir ki, 

Rusiyada əvvəlcə əksəriyyən xəfi və bəzən aşikar surətdə getdikcə kəsbi-izdiyad və istedad edən və bu 

axır vaxtlarda ahu fəqanlar, odlu-odlu şikayətlər, dadu fəryadlar ilə bərabər revolverlər, tüfənglər, bom-

balar partıltı və gurultular ilə bütün məmləkəti lərzəyə salmış olan millət etirazı səvükəqillərin görmək 

üçün icra edilən boş və əsassız bir nümayiş deyildir. – bu, cana doymuş camaatın, kəmalə çatmış əqillər 

təviq və təhriki ilə sədayi-həqq tələbanəsidir. O səda ki, heç bir hədə-qorxu ilə xamuş olmaz və hər bir 

top və pulemyotdan dəxi gurultulu və əsərli olmaqla bərabər, getdikcə mühib və müdhiş olub eşidənlə-

rin tüklərini qabardar və bədənlərini lərzəyə salar” (4, s.266). Vaxtilə bu kimi mülahizələrə istinad edən 

akademik Firudin Köçərliyə görə, Hacıbəyli marksizmin təsiri altında inqilabi hərəkata qızğın rəğbət 

bəsləmiş, özünəməxsus ustalıqla inqilabi ideyaları təbliğ etmək dərəcəsinə qədər yüksəlmişdir (14, s.8). 

Bizcə, o, 1900-cu illərdə Osmanlı və Qacarlarda baş vermiş məşrutə hərəkatlarından daha çox, 

sosial-demokratların mövqeyinə yaxın bir yanaşma sərgiləmişdir. Hacıbəyli hesab edirdi ki, bu iki türk-

müsəlman ölkəsində baş verən inqilablar nəticəsində istibdadlar məhv ediləcək və bütün insanlar azad-

lıqlar əldə edəcəklər. O yazırdı: “31 mart (1909) hadisəsindən sonra Osmanlıda yenidən əsl inqilab vaqe 

olub, doğrudan da istibdad məhv edildi. Bu gün (1909-cu ilin iyulu) isə həmən əsl inqilab İranda baş 

verməkdədir. Odur ki, bu inqilabın nəticəsinə də kəmali etimad ilə inanmaq olar... Əvət, bir bu qədər 

inadlılıq göstərib də, təcdidi-həyat etmək arzusunda olan millətin yoluna sədd çəkməklə on milyonluq 

bir camaatı müstəbid əli altında əzmək istəyən şah, bu gün özünə bir təriqi-nicat axtarır; pənah arayır. 

Bütün istibdad tərəfdarları bildilər ki, böylə bir gün də varmış”(4, s.86). Xüsusilə də, Qacarlardakı in-

qilaba böyük ümidlər bəsləyən Hacıbəyli inanırdı ki, burada əsrlərdən bəri avam xalqın iliyinə işləmiş 

çürük əqidələr aradan qalxıb, onun yerində yenilikçi, qanunpərəst bir hökumət qurulacaqdır (4, s.89-

90). Ancaq onun sosial-demokratizmə meyilliyi uzun sürməmiş, 1910-cu illərdən etibarən o, milli-de-

mokrat cəbhəsində fəaliyyət göstərmişdir. 

Milli maarifçilik və türkçülük 

Üzeyir Hacıbəyli istər sosial-demokratizmə meyil göstərdiyi, istərsə də birmənalı şəkildə milli-

demokratizm cəbhəsində olduğu dövrlərdə əsas diqqəti Qafqaz türklərinin, o cümlədən Quzey Azər-

baycan türklərinin milli oyanışına, milli haqq və azadlıqlarının əldə olunmasına yönəltmişdir. Məsələn, 

o, müasiri olduğu əcnəbi müəlliflər tərəfindən müsəlman türklərin tamamilə vəhşi və barbar kimi qələ-

mə verilmələrinə qarşı kəskin şəkildə etiraz etmişdir. 1905-ci ildə “Həyat”da nəşr olunan “Bir xanım 

əfəndinin bizlərə hüsnü-təvəccöhi” adlı məqaləsində Hacıbəyli yazırdı ki, Allahın insanları yaradanda 

yalnız türklərin mayasına istedad qoymaması, mərifət və mədəniyyətdən uzaq tutması mülahizəsi 

qəbuledilməzdir. Belə ki, türklər bu gün mədəniyyət sarıdan inkişaf etmiş bəzi millətlərdən geridə qalsa 

da, ancaq məsələni ifrat şəkildə qoymaq doğru deyildir. O yazırdı: “Doğrudur, cümlə Qafqaz əhalisi 

ümumiyyətlə və biz Türk tayfası da, xüsusilə Avropa milli-mədəni səviyyələrinə nisbətən, ümumiyyət 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

45 

etibarilə yarımvəhşiyik. Ancaq burası nəzərdə tutulmalıdır ki, avropalılar bu dünya evinə ana bətnindən 

mədəniyyətli halda düşməmişlər. Bəlkə, əsrlərcə ömür edərək mədəniyyət yolunu tapıb, ondan fayda-

lanmışlar” (7). 

Hacıbəyliyə görə, inkişaf etmiş Avropa millətlərindən fərqli olaraq, türk milləti son əsrlərdə kə-

nardan müdaxilə səbəblərinə görə mədəniyyət yolunu tapa bilməmişdir. İndi işıq qapısı türklərin üzünə 

açılmışdır ki, onlar əl-ələ verib mədəniyyət və mərifət sarayına daxil olmağa hazırdır. Ancaq bəzi fit-

nəkar şəxslər tapılır ki, türklərin mədəniyyət bulağından su içməsinə imkan vermirlər. Maqda Neyman 

xanım kimləri iddia edirdi ki, guya türklər 500 il həmdinliləri iranlıların hökuməti altında yaşasalar da, 

onlardan heç bir şey öyrənə bilməmişlər. Bütün bunları cəfəngiyyat adlandıran Üzeyir bəyə görə, Maq-

da xanım tarixi oxusa görərdi ki, Qafqaz türklərinin farslardan əxz etmədikləri bir şey qalmamışdır (7). 

Maqda Neyman xanım bir tərəfdən türkləri vəhşilikdə suçlayıb, “onlarda elm və mərifət qabiliy-

yəti yoxdur” dediyi halda, digər tərəfdən isə onların məktəb açmaq istəklərinə qarşı çıxaraq ədəbi dil-

lərinin olmadığını iddia edirdi. Hacıbəyliyə görə, hazırda türk dili üç dilin (türk, ərəb və fars) əsasından 

ibarət olsa da, onun kökü türk dilidir. Onun fikrincə, əslində, Maqda Neyman xanımı narahat edən 

türklərin ədəbi dilinin olub-olmaması məsələsi deyil, din məsələsidir – yəni, onun təbirincə, “İslam 

birliyi”nin zühura gəlməsidir. Başqa sözlə, Maqda Neyman xanım kimlər rus imperiyasını guya müsəl-

manların “İslam birliyi” yaradacaqları ilə qorxutmaq istəyirlər. Hacıbəyli yazırdı: ““İttihadi-İslam” ləfzi 

dəxi gözübağlıcılıq hiyləsi ilə ortaya atılmış mənasız sözdür”(7). 

Bütün bunlardan sonra Ü.Hacıbəyli Maqda Neyman xanımın iç üzünü ifşa edir. Məlum olur ki, 

bu xanımın türkləri “İslam birliyi”ndə suçlamaqda məqsədi onları hökumətin gözündən salmaq və on-

ların bəylərinin, xanlarının torpaqlarını əllərindən alıb rus mühacirlərinə və Osmanlıdan qaçıb gələn 

ermənilərə verməkdir: “Əcəba, hansı insaf sahibi belə dəhşətli sözlərdən nifrət etməz? O sözləri yazan-

dan kənar durmaz? Bədbəxt türklər! Böhtan, yalan və iftira altında qol çalan türklər! İnsafsız, mürvətsiz 

və vicdansız jurnalistlər qələminin oynağı olmuşsunuz. Hər əli qələm tutan sizin barənizdə bir iftira 

yazmasa olmaz! Əcəba buna səbəb nədir? Qafqaz iğtişaşıdırmı? Elə isə, genə bədbəxt türklər”(7). 

Hacıbəyli yazırdı ki, son əsrlərdə türk dövlətləri zəiflədikdən sonra hər kəs türklərin düşməninə 

çevrilmişdir. Bu baxımdan əli qələm tutan əcnəbi müəlliflərin çoxu da türklərin əleyhinə iftira və böhtan 

atırlar. Son əsrlərdə türk xalqları da öz milli kimliklərindən və türk dünyagörüşündən uzaqlaşıb, özlərini 

əsasən müsəlman kimi anladıqları üçün bu cür böhtanlara cavab verə bilmirlər (2, s.419).  

Ona görə də Qafqaz türklərinin milli və dini mənsubiyyəti məsələsinə yaradıcılığında geniş yer 

verən Hacıbəyli yazırdı ki, Qafqaz müsəlmanlarının etnik mənşəyi və dili türk dili olduqları halda, öz-

lərini müsəlman adlandırmaları doğru deyil, çünki “müsəlman” məfhumu nə milləti, nə də dili ifadə 

edir. Hacıbəyli yazırdı: “Halbuki özü türkdür, dini islam dinidir, dili də türk dilidir. Daha burasını dü-

şünən yoxdur ki, müsəlman adında millət yoxdur, müsəlman adında dil yoxdur, müsəlman – yəni islam 

dinini qəbul etmiş bir adam deməkdir. Din başqa, dil başqa. Din başqa, milliyyət başqa. Dində dil yox-

dur, dində milliyyət də yoxdur”(4, s.141). Onun fikrincə, bu baxımdan türklər öz etnik mənsubiyyətlə-

rini, dilini tanımalı və onun tərəqqi etməsinə, islahına çalışmalıdırlar. O yazırdı: “Çünki, doğrudan da, 

əgər biz öz ana dilimizə indiyə qədər baxdığımız nəzərlə baxmaqda davam edərsək, yəni heç bir əhə-

miyyət verməsək, ola bilər ki, günlərin bir günü dilimiz itər, batar, yox olar və bir millətin də ki dili 

batdı, onda o millət özü də batar, çünki bir millətin varlığına, isbati vücud etməsinə səbəb onun dilidir” 

(4, s. 142). 

O yazırdı ki, Türk dilinə biganəlik göstərib övladlarımıza ana dilində deyil, yalnız yad dillərdə 

təhsil vermək, ya da dilimizi əcnəbi sözlərlə zibilləmək qətiyyən doğru deyildir. Onun fikrincə, əcnəbi 

xalqların bir çox mütəfəkkirlərinin belə, türk dilini yüksək qiymətləndirdiyi halda, ona ögey münasibət 

bəsləmək yolverilməzdir: “Biz, ibtidaiyyə məktəblərinin birinci şöbəsində öz ana dillərinə bilmərrə dara 

olmayan müəllimlərdən bir il zərfində dərs almaqla ana dilimizi öyrənib, istemailnə müqtədir olmarıq. 

Halbuki bizim türk lisanımız Avropa üləma və filosoflarının rəyinə nəzərən ən vəsi və kamil bir dildir 

ki, onun vasitəsilə insan ən ali fikirlərini və ən dəqiq hisslərini bəyanə qadirdir. Belə bir zəngin lisanın 

sahibi olub da, onunla istifadə etməməyin özü böyük bir bədbəxtlikdir” (4, s.179). 

Yeri gəlmişkən, Hacıbəyli də təbii olaraq doğma ana dilini “türk dili” adlandırdığı halda (4, 

s.179), Sovetlər Birliyi dövründə olduğu kimi (xüsusilə 1936-cı ildən etibarən), müstəqilliyimizin bər-



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

46 

pasından sonra da “türk dili” anlayışı “Azərbaycan dili” kimi verilmişdir. Belə ki, Hacıbəylinin ikicild-

lik “Seçilmiş əsərləri”nin 2-ci cildinin “İzahlar” bölməsində bu kimi qeyri-dəqiqliyə yol verilmiş (4, 

s.419), eyni zamanda, ümumilikdə “İzahlar” bölümü açıq-aşkar müstəmləkə təfəkkürü ilə yazılmış-

dır.Hər halda bu kitabın “İzahlar” bölümündə Ə.Hüseynzadənin “qatı türkpərəst”, Ə.Ağaoğlunun “bur-

jua əqidəli ictimai xadim”, Ə.Topçubaşovun “xırda burjua əqidəli ictimai xadim”, ya da “əks-inqilabçı” 

adlandırılması qətiyyən doğru deyildir (4, s.410-413). 

Ümumilikdə, Hacıbəylinin ana dili məsələsi ilə bağlı mülahizələri doğru olub, daha çox orta yol 

tutmuşdur. Başqa sözlə, o, Osmanlı türkcəsini müdafiə etmədiyi kimi, Azərbaycan türkcəsini ruslaşdı-

ranlara qarşı çox sərt olmuşdur. Ona görə bəzilərinin ana dilini inkişaf etdirmək əvəzinə, Osmanlı şivə-

sini bəyənməyib, onlarla mübahisə açması mənasızdır: “Biz türk dili üzrə böyük bir padşahlıq təsis 

etmiş olan osmanlılardan, fars və rus tərcümələri altında bilkülliyyə xarab olub türklük ruhunu itirmiş 

olan dilimizi təzədən öyrənmək əvəzinə, hələ osmanlıları bəyənməyib sırf cahil olduğumuz bu məsələ 

üstə onlar ilə mübahisəyə də cəsarət edirik” (5, s.209). 

Deməli, burada Hacıbəyli türk dilinin (Azərbaycan) Osmanlı türkcəsi ilə yaxınlaşdırılmasından 

daha çox farslaşdırılmasına, ruslaşdırılmasına etiraz etmişdir. O, açıq şəkildə işarə edirdi ki, son əsrlərdə 

Qafqaz türklərinin dili xeyli dərəcədə ruslaşdırılmış, bir çox ziyalılar rus dilinin qrammatikasına uyğun 

olaraq türk dilində yazmağa başlamışlar: “Qafqazda türk dilini mükəmməl bilənlərdən Əli bəy 

Hüseynzadə cənabları dəfələrlə qəti surətdə elan etmişlər ki, türk dilində “hansı ki”, “hansılar ki” sözü 

yoxdur. Mən də diyoram ki, bu sözü tərcümə üsulilə dərs verən müəllimlər rusun “kotorıy” kəlməsini 

tərcümə etmək üçün özlərindən çıxarıblar; onun istemalı dil üçün lüzumsuz bir ağırlıqdır” (5, s.210). 

O, 1917-ci ildə “Doğru söz” qəzetində yazdığı “Dil davası” məqaləsində də ana dilimizin türk 

dili olduğu halda, onu yad dillərdən, xüsusilə də rus dilindən aşağı tutmağın və əcnəbi sözlərlə korla-

mağın əleyhinə çıxmışdır: “Əlqissə, yazılar hamısı türkcə yazılmalıdır ki, oxuyanlar hamısı başa 

düşsün. Türkcə... Əlbəttə, əlifəlbəttə türkcə yazılsın” (5, s.115). 

Milli cəmiyyətlərin təşkili və milli birlik məsələsi 

Rusiya müsəlmanları arasında özünəməxsus milli kimliyə və milli dilə sahib Qafqaz türklərinin 

milli varlığını müdafiə edən Ü.Hacıbəyli onların ictimai-siyasi təşkilatlar yaratmasının zəruriliyindən 

də bəhs etmişdi. Onun fikrincə, milli-dini birliyin olmamasının nəticəsidir ki, Çarlıq Dövlət Dumasında 

müsəlmanları, o cümlədən Qafqaz müsəlmanlarını siyasi qüvvə kimi tanımır, yerlərdə onların haqq və 

azadlıqlarını tapdalayır. O, buna misal kimi, Qafqaz zemstvolarının (bələdiyyələrinin) yaradılmasının 

gecikdirilməsini, burada müsəlman türklərə mümkün qədər az yer verilməsi cəhdini göstərirdi (4, s.94). 

O yazırdı ki, “zemstvo” məsələsindən gürcülərlə ermənilər maksimum faydalandıqları halda, müsəl-

manlar isə bundan məhrum qalmaqdadır: “Bəs bizim ehtiyacatımız nəzərilə kim baxsın və bu gözəl 

nemətdən məhrum olmağımıza razı olmasın? Heç kim yoxdur... Biarlığımıza salıb dinməz-söyləməz 

oturmuşuq. Genə bir cürə işlərdə üzümüzü ağardan və haqqımızın pay-bəşik olmasına namuscasına yol 

verməyənlərimiz var idisə, o da Əhməd bəy idi. Onu vətəndən qaçırtdılar... Əhməd bəy gedəndən sonra 

doktor Qara bəy Qarabəyov idi. Onu da vətəndən qaçırtdılar. Bunlardan başqa, Əlimərdan bəy Topçu-

başov idi, onu da vətəndən qaçırtdılar. Bunlardan savayı, doktor N.Nərimanov idi, onu da qazamata 

saldırıb bir bölük külfətini ac qoydurdular” (4, s.112). 

Bütün bunları Çarlığın yalnız türk ziyalılarını ölkədən didərgin salmağa məcbur etməklə deyil, 

eyni zamanda ruslaşdırmaq, xristianlaşdırmaq (6, s.522) siyasəti ilə də əlaqələndirən Hacıbəyliyə görə, 

bundan əsas nicat yolu yenə də Qafqaz müsəlmanlarının milli təşkilatlarını yaradıb ciddi bir siyasi qüv-

vəyə çevrilməklə bağlıdır. Üzeyir bəyə görə, Qafqaz müsəlmanlarının yolunda ümumi və təkrarçı söz-

ləri bir kənara qoyub işə (milli ruhlu siyasi təşkilatlar yaratmağa) başlayarkən də, əvvəlcə fildən deyil, 

siçan düzəltməkdən yapışmaq lazımdır (4, s.56). Onun fikrincə, milli təşkilatlar ərsəyə gətirmək üçün 

də ilk növbədə, dini radikallıqdan və ruspərəstlikdən uzaq milli başçılar, milli təfəkkürlü ziyalılar ol-

malıdır.  

Hacıbəyli “Rəhbərlərimiz” məqaləsində milli ruhlu təşkilatın və milli rəhbərlərin olmasının va-

cibliyindən bəhs etmişdir. Onun fikrincə, hər bir millətin təkamül, ya da inqilab yolu ilə tərəqqisinin, 

yeniləşməsinin əsasında milli liderlər və onların yaratdıqları milli təşkilatlar dayanmışlar. O yazırdı: 

“Firqeyi-mücahideyindən məqsudumuz bir neçə adamın, özlərini millət rəhbəri hesab edib, tərəqqi et-

mək adı ilə bilib-bilmədikləri işlərə mübaşir olmaq deyildir. Bəlkə, hər kəs milləti tərəqqi etdirəcək bir 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

47 

sənət, bir əmələ öz qəlbində bir şövq və həvəs hiss etdiyi surətdə haman əməlin dalınca düşüb, onu xalq 

arasında nəşr və təmim etmək, onunla xalqın ya ağlını və yaxud hissiyyati-aliyyəsini nəşvü-nüma et-

dirməklə, xalqa maddi və yaxud mənəvi bir xidmət göstərmək işində davam etməkdədir. İştə mütərəqqi 

və mütəməddin millətlərin dərəceyi-tərəqqinin ali payəsinə nail olub da, bizlərə nisbətən xoş gün ke-

çirmələri öz karkün adamları sayəsindədir. Bu gün o millətlərin tərzi-məişəti də bizimkindən dəfələrcə 

xoşraqdır. Orada hər bir fərd mənafeyi-ümumiyyənin nədən ibarət olduğunu və bu mənafeyi-ümumiyyə 

ilə hər kəsin də mənfəəti-şəxsiyyəsi təmin edildiyini dürüst anlayıb əsl insana yaraşan bir tərzlə ömür 

sürürlər. Orada hər bir fərd, hər kim olursa-olsun, öz-özlüyündə öz tərzi-məişətində ona təzyiq edə 

biləcək və onun hüququna və hürriyyəti-şəxsiyyəsinə xələl yetirəcək şeylər ilə müqəyyud deyildir. 

Məgərinki bunun hürriyyəti-şəxsiyyəsi başqaların hüquqi şəxsiyyəsinə təcavüzdən ibarət olmasın, bu 

isə onlar üçün heç bir qeyd olmuyub, bəlkə, özləri arzu edən şeylərdəndir. Çünki özgənin hüququna 

toxunmaq, ya hürriyyəti-şəxsiyyəsinə əl atmağın böyük bir şərr və zərəri olduğunu hər bir fərd çox 

gözəl anlayır” (11). Hacıbəyliyə görə, bizlərdə hələ elə rəhbərlər yoxdur, yox olmalarına da səbəb 

ümum camaatımızı bürüyən, əhatə edən ətalət, kəsalət ilə bərabər, rəhbərliyə layiq olan şəxslərimizin 

məişətcə dar gün keçirmələridir. 

O, “Biz hamımız qafqazlı balalarıyıq” məqaləsində yazırdı ki, Qafqaz müsəlmanlarının birləşmə-

si üçün öncə daxili dini və milli nifaqlara son qoyulmalıdır. Yalnız əldən səs çıxmadığı üçün bütün 

Qafqaz xalqları ümumi düşmənə qarşı birləşib, vahid hədəfə çatmaq uğrunda mübarizə aparmalıdır: 

“Biz hamımız Qafqaz balalarıyıq. Birimizin düşməni varsa, hamımızın düşmənidir, dəfinə hamımız 

çalışmalıyıq. Birimizi bir təhlükə təhdid edirsə, hamımızı təhdid edir, nicatımız ittifaqdadır. Din, millət 

ayrılığı bizim ittifaqımıza sədd olmasın gərək. Biz hamımız Qafqaz balalarıyıq. Həmrəylik, həmfikirli-

lik, həmməsləklilik, həmkarlıq bunlar hamısı bizim vəzifeyi-müqəddəslərimizdən ədd olunsun gərək. 

Əks surətdə heç bir işimiz düz gətirməz, taleyimiz nifaq və ədavət üçün bizi bir-birimizə uğratmayıbdır. 

Biz bunu isbat etməliyik” (8). 

Hər halda o, çox yaxşı anlayırdı ki, Qafqaz xalqları arasında din, millət ayrılığı salan Çarlıq və 

onun əlaltılarıdır. Xüsusilə də, Çarlıq bir tərəfdən xristian erməniləri, gürcüləri müsəlman türklərə qarşı 

qoyur, digər tərəfdən isə müsəlmanların öz aralarında da məzhəbçilik, etnikçilik, yerliçilik hisslərini 

alovlandırırdı. Bundan da ən çox Qafqazın türk-müsəlman əhalisi əziyyət çəkirdi. Hacıbəyli bunu yaxşı 

dərk etdiyi üçün ümumi anlamda nə qədər məzlumların haqq və hüquqları uğrunda mübarizə aparsa da, 

ancaq xüsusi anlamda Qafqaz türklərinin, bütövlükdə Rusiya müsəlmanlarının oyanışına çalışmışdır. 

Bu baxımdan Qafqaz müsəlmanlarının milli təşkilatlarının yaranması, milli liderlərinin önə çıxması 

məsələlərini daim diqqətdə saxlayan Hacıbəyli bunun üçün məsləkin, xüsusilə də milli məsləkin olma-

sının vacibliyini də anlayırdı. O yazırdı: “Məslək – hər kəsin etiqad etdiyi bir yoldur; ümumi xoşbəxt-

liyini, asayiş və aramını, rəfain-halını, tərəqqi və təkamülünü təqib edən hər bir məslək onun sahibi 

üçün müqəddəs ədd olunmalıdır. Belə bir məsləkə xidmət edən şəxs haman məsləkə xəyanət etməmə-

lidir. Bəlkə, o məsləkin daha ali və daha müqəddəs bir yola yaxınlaşması üstündə çalışmalıdır, insan öz 

məsləkini dəyişə bilərmi? Əvət, insan yaxşı bir məsləkdən daha gözəl bir məsləkə keçə bilər. O gözəl 

məsləkdən də daha gözəlinə keçə bilər. Yəni özü tərəqqi etdiyi kimi, o, məsləki də o yolda tərəqqi edə 

bilər. Amma yaxşı bir məsləkdən pis bir məsləkə keçmək olmaz. Keçərsə, əxlaqsızlığı bildirər” (4, 

s.121). 

Onun fikrincə, hər bir şəxsin olduğu kimi, cəmiyyətin də özünəməxsus məsləki olur ki, Qafqaz 

türklərinin də məsləki millətin tərəqqisi və inkişafıdır. Başqa sözlə, milli təşkilat üçün milli lider, milli 

lider üçün də milli məslək vacibdir. Məsləkə sahib olmaq isə yalnız öz xalqını deyil, ümumilikdə insa-

niyyətə diqqət yetirməkdir. O yazırdı: “İndi bu iyirminci əsrdə vaxtdır ki, daha biz öz insanlığımıza 

diqqət yetirək. Özümüzün də sairlər kimi məharətlər göstərə biləcək insan olduğumuzu nəzərə alıb bir 

kərə o qara pərdəni üstümüzdən ataq. Məharət və ustadlığımızın üstünü bürüyən kəsif qabıqları yırtaq 

və içimizdə mövcud olan sərvət və samanın zühuruna və zühuru ilə həm özümüzə və bütün insaniyyətə 

xidmətlər göstərəcəyinə mane olmayaq” (4, s.129). 

Hacıbəyli çox doğru yazırdı ki, hər bir cəmiyyət ilk növbədə öz daxilində bütövləşməli, inamını 

artırmalı, həyata bağlılığını gücləndirməli, bir sözlə, vahid bir toplum olduğunu dərk etməlidir. Ona 

görə hər hansı ailədə böyüyən uşaq zaman keçdikcə öz ailəsi ilə digər ailələri müqayisə edə bilib, buna 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

48 

uyğun olaraq mövqeyini dəqiqləşdirərək öz ailəsinin qayğısına qaldığı kimi, bir fərdin də xalqa müna-

sibətdə mövqeyi, məsləki dəqiq olmalıdır. Əgər bir toplumda millətin fərdlərinin, xüsusilə də qabaqcıl 

insanlarının ümummilli məsələlərdə mövqeləri dəqiq deyilsə, tərəddüd içində həyatlarını yaşayırlarsa, 

o zaman həmin toplumun gələcəyi ola bilməz. O, “Halımız” məqaləsində yazırdı: “Ənvai-əksam 

işlərimizə diqqət yetirdikdə bu işlərdə zahir olan halətlərimizi nəzərə aldıqda, insanda belə bir etiqad 

hasil olur ki, biz hələ öz-özümüz, öz mövcudiyyətimizi və öz mövqeyimizi dürüst anlamamışıq. Biz 

nəyik, nə haldayıq, hansı mövqeyi işğal etməkdəyik – bunlar hamısı bizim üçün hələ qaranlıqdır. Hər 

ağızdan eşidilən “millətimiz cahildir, bacarıqsızdır, müsəlmandan bir şey çıxmaz” kimi sözlərin ağız 

sahiblərini bir yerə yığsaq, elə bir əksəriyyət hasil olar ki, gendən baxan o əksəriyyətin belə “ahu-zarına” 

istinadən camaatımızı bədbinlər cərgəsindən sayar” (9). 

Hacıbəyliyə görə, cəmiyyətin içində başqa bir çoxluq isə var ki, heç də halımızdan bədbin deyil, 

əksinə, xeyli dərəcədə nikbindirlər, gələcəkdən heç də qorxmurlar, çünki gələcəyin xoş keçəcəyini və 

məramımızca olacağını yəqin bilirlər: “Fəqət əsl mətləb burasıdır ki, bizlər nə bədbinlərdənik, nə də 

nikbinlərdən. Zatən biz bədbinlik və nikbinlik nə olduğunu da bilmirik. Bir hissəmizin də halımızdan 

şikayət etməsi bədbinlik əlaməti deyildir. Bəlkə, boş-boşuna vayıldamaqdır. Uşaq ağlamağıdır. Digər 

hissəmizin də nikbinanə davranması qeydsizlik və yaxud qəflət əlamətidir” (9). 

O, “Öz halımızdan” (1910-cu il, aprel) adlı məqaləsində də əsas diqqəti Qafqaz türklərinin bir 

millət olaraq bütünləşməsi, tərəqqisi və yeniləşməsi məsələsinə yönəltmişdir. Bütün bunlar üçün də 

millətin fərdlərinin millətin və insanlığın birliyi, diriliyi naminə bir-birilərinə arxa durmalarını vacib 

hesab edən Hacıbəyliyə görə, Avropa xalqları məhz son əsrlərdə (əvvəllər Avropa xalqları da indiki 

Şərq xalqlarının yaşadığı vəziyyətdə olublar) buna əməl etmələri sayəsində bugünkü tərəqqiyə nail 

olublar; xüsusilə də millət və insaniyyət üçün çalışan mütəfəkkirlərə sahib çıxmaqla tərəqqi əldə edib-

lər. O yazırdı: “Lakin bizlərdə millətin tərəqqi və təməddününə böyük bir ehtiyacı olan bu zamanda, bu 

cürə tərəqqi və təməddün mənbəyi olan şəxslərə heç bir qədr və qiymət qoyanlar yoxdur. Onlara vüsət 

verən, qabaqlarına tez bir meydan açan adamlar yoxdur, əksinə, istedad sahiblərinin başından vururlar, 

həvəsdən salırlar, incidirlər, haqqında bir çox narəva və nagüvara işlər görürlər. Odur ki, hər bir istedad 

sahibi də bilmərrə sövq və həvəsdən düşüb, adi adamlar cərgəsinə girib də kəsbi-ruzi dalınca gedərlər...” 

(10). 

O yazırdı ki, hazırda maarif və tərəqqi üçün təşkil edilmiş cəmiyyətlərdən heç biri də bu cür mü-

hüm məsələyə diqqət yetirməmişdir: “Həqiqətən, millət bir bağ yeridir, qabil və müstəid adamlar isə o 

bağın meyvəli ağacları və ətirli gülləri mənziləsindədir. Məsələn, ənvai elmlərə və fənlərə dara olanlar 

meyvəli ağaclar mənziləsindədir. Sənayeyi-nəfisə sahibləri isə ətirli güllər yerindədir. Ləziz meyvələr 

insanın bədəninə, müəttər güllər də insanın ruhuna ləzzət verən kimi, elm və fünun sahibləri əhalinin 

ağlını, sənayeyi-nəfisə sahibləri dəcamaatın ruhunu tərbiyə edirlər... Bəli, hər halda yaxşı bağbanı ola 

biləcək bir cəmiyyətə böyük ehtiyacımız vardır” (10). 

Hacıbəyli hesab edirdi ki, bir zamanlar cəhalət içində yaşayan Avropa xalqları sonralar məhz 

istedadlı, dahi insanların sayəsində qaranlıqdan işığa çıxmış, milli təşkilatlar yaratmış və bir zamanlar 

qul ikən indi ağa olmuş, üstəlik əksər Şərq xalqları üzərində də ağalıq etməkdədir. Ona görə Şərq xalq-

ları, o cümlədən müsəlman xalqları da tərəqqi və yeniləşmə yolunu tutmalı, artıq istedadlı insanlarına 

və onların yaratdıqları cəmiyyətlərə sahib çıxmalıdırlar. Bu cür istedadlı insanların Qafqaz müsəlman-

larının oxumuşlar, ya da oxumamışlar arasında da olduğunu deyən Hacıbəyliyə görə, əgər onlara şərait 

yaradılarsa, millət və insaniyyət naminə çox iş görərlər: “Mən öz içimizdən bir çox savadsız və elmsiz 

adamlara təsadüf etmişəm ki, bir də görürsən, özündən cürbəcür şeylər icad edir. Yaxud ən ali və 

filosofanə məsələlər həllinə məşğul olur. Yaxud iti və müəssir bir dil danışmaq qabiliyyəti var. Mən bu 

cür adamları gördükdə, həm onların özlərinə və həm də öz millətimizə və hələ ümuminsaniyyətə də 

yazığım və heyfim gəlir... Hələ onlar kənarda dursun, oxumuşlarımız içində də cürbəcür elm, fənn və 

sənətdə bir çox müstəid və qabil adamlarımız vardır. Amma nə etməli ki, onlar üçün şərait, məişət o 

qədər namüsaid və o qədər müşküldür ki, asudə nəfəs almağa belə imkanları yoxdur” (10). 

1910-cu illərdə, xüsusilə də I Dünya müharibəsinin ilk illərində Hacıbəyli əvvəllər olduğundan 

daha çox, müasir ruhlu milli-demokratik bir siyasi təşkilatın yaranmasının zəruriliyindən, milli təfək-

kürlü insanlara sahib çıxmağın vacibliyindən bəhs etmişdi. O, “Yeni İqbal” qəzetində yazdığı “Nəyi-

mizin vaxtıdır?” məqaləsində də göstərirdi ki, indiyə qədər var olan ümummüsəlman təşkilatlarının 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

49 

gözə görünən və işə yararlı nəticələri olmasa da, mənəvi əhəmiyyəti olmuşdur. Bu baxımdan yeni istər 

ümum Rusiya müsəlmanları, istərsə də xüsusi Qafqaz müsəlmanları təşkilatının yaranması zəruriliyini 

vurğulayan Üzeyir bəy yazırdı ki, artıq ümumi və təkrarçı sözlərdən işə keçməyin vaxtıdır: “...Bu milli 

ehtiyaclarımızın və milli məsələlərimizin bundan belə quru danışmaq deyil, bəlkə felən rəf və dəfini və 

həllini təmin edə biləcək yollar xüsusunda danışıb və ictimalar qurmağımız daha münasib deyilmi? Və 

bundan sonra məhz bu yolların aranılmasının vaxtı deyilmi? Qəzetə vasitəsilə danışmaq yenə danışıl-

mağında qalır. İctimai qurmaq yenə qurulmasında qalır. Ancaq “tema” dəyişilir. Yeni qəzetə və ictimai 

söhbətinin zəmin və mövzusu daha milli ehtiyaclarımız və məsalimiz olmayıb, bəlkə, bu ehtiyac və 

məsalimizin keçirilmək və hüsulə gətirilmək yolları söhbətinə dəyişir. Bu gün o söhbətin ibtidası zən-

nimcə: 1) biz 30 milyonluq Rusiya müsəlmanlarının bu böyük məmləkətdəki öz hal və mövqeyimizdən 

və 2) siyasi firqələr cərgəsində tutmuş olduğumuz məqamdan başlanmalıdır” (5, s.73-74). 

Hacıbəyli yazırdı ki, Rusiya millətləri arasında sayına görə (30 milyon) ikinci olmasına baxma-

yaraq, türklər arasında milli birlik yoxdur. Əgər bəzilərində milli-ictimai işlərlə bağlı bir həvəs əlaməti 

görsənirsə, bu həvəs də tez yatıb yenə biganəlik zülməti içində yox olur. Müsəlmanlar yalnız şəxsi 

mənafeyi ilə bağlı olduqda bu cür milli və ictimai işlərə maraq göstərirlər. O yazırdı: “Hərəmizin fikri 

başqa, hərəmizin amal və arzusu varsa başqa, tərzi-hərəkətimiz başqa-başqa. Bu səbəbdəndir ki, ümumi 

cəmaət və dövlət işlərindəki əməllərimiz dəxi pərişanlıq üzündən calibi-diqqət degildir. İçimizdəki 

pərişanlıq bir dərəcəyə çatıbdır ki, hətta əlimizdə olan hüquq və ixtiyaratdan dəxi layiqilə istifadə 

etməgə həvəsimiz olmayıb, bu üzdən hətta bəzi vaxt elə də olur ki, o hüquq və ixtiyaratdan mənfəət 

almaz əvəzində özümüzə zərər də vururuq. Və bu da bizi heç də acındırmayır da! Çünki ruhsuz, 

həvəssiz, laqeyd, Avropa təbirilə “apatiçni” olmuşuq. İctimai və siyasi işlərə qarşı göstərməkdə 

olduğumuz bu “apatiya” və qeydsizlik bizim hər bir sinfimizdə mövcuddur. Xas, avam, oxumuş, 

oxumamış, ümumiyyətlə, hamısı bu “apatiya” dərdinə mübtəladır. Doğrudur, bəzi vaxt olur ki, qaranlıq 

içində bir balaca işıq zühuru görünən kimi bizim içimizdə dəxi milli və ictimai işlərə qarşı bəzilərimizdə 

bir həvəs əlaməti görünür. Zühur edib tez də sönən kimi, bizim bu həvəsimiz dəxi tez yatıb yenə 

qeydsizlik zülməti içində yox olur” (5, s.74-75). 

Onun fikrincə, 1905-ci il 1-ci Rusiya inqilabının verdiyi azadlıqlar sayəsində milli qəzetlər, milli 

məktəblər, maarif və xeyriyyə cəmiyyətləri təşəkkül tapmışdı ki, indiyə qədər bundan daha çox fayda-

lanmaq olardı. Ancaq ötən on il ərzində bütün bunlardan faydalanmaq əvəzinə, müsəlman ziyalılar ara-

sında əlaqə kəsilmək həddinə çatmış, bunun nəticəsində də “Həyat”, “İrşad”, “Molla Nəsrəddin” və 

başqa bu kimi milli qəzet-jurnallar bağlanmış, “Səadət”, “Nur” və başqa milli məktəblərin, eyni zaman-

da mədəni-maarif cəmiyyətlərinin (“Nicat” və b.) fəaliyyəti zəifləmişdi. O yazırdı: “Əvvəllərdə həvəs 

ilə işə girişmiş olan başbilən ziyalı və intelligentlərimiz nədənsə yavaş-yavaş camaat işlərindən çəkil-

məyə və boyun qaçırmağa başladılar. Milli qəzetə ilə müsəlman intelligentləri arasında əvvəlcə bağlan-

mış olan əlaqə get-gedə azalıb axırda lap kəsilmişdir. Bu gün müsəlman ziyalıları ilə müsəlman mət-

buatı arasında heç bir əlaqə yoxdur. Müsəlman intelligentlərinin oxuduqları qəzetələr rus qəzetələridir” 

(5, s.78). 

Hacıbəyli yazırdı ki, halbuki müsəlmanca bisavad olan intelligentdə savad olmasa da, milli şövq 

və həvəs olsa, millət qeydinə qalmaq, millətini mütərəqqi və mütəməddin bir hala salmaq arzusu olsa, 

həmən bu tərəqqi və təməddün nişanəsi olan milli mətbuatda iştiraka özünü məcbur bilər, müsəlmanca 

bisavad olmağı da bu yolda ona əngəl olmaz: “İntelligentlərimizin sair bəhanələri də heç tənqidə də 

layiq olmayıb, yenə milli “apatiya” və milli ruhsuzluq üzündən əmələ gəlmiş haldır. “Həyat”, “İrşad”, 

“Molla Nəsrəddin” kimi cəridələrimizin əlimizdən getməyinin təqsiri hamıdan artıq intelligentlərimizin 

boynundadır, bu halda isə əlimizdə olan qəzetələrin halı belədir ki, oxucularımız az olan kimi qəzetədə 

işləyənlərimiz dəxi bir o qədər azdır” (5, s.79). 

Üzeyir bəyə görə, ötən 10 il ərzində (1905-1915) Dövlət Dumasında Qafqaz müsəlmanlarının 

siyasi sima kimi tanınmamaları təsadüfi deyildir. Çünki Dumada olan kadetlər, nasionalistlər, oktyab-

ristlər, sosial-demokratlar müsəlman fraksiyasının hansı siyasi firqəyə bənzədiyini və ya xüsusi siyasi 

sifətinin olmasını müəyyən edə bilməyiblər.  

 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

50 

Nəticə 

Beləliklə,Üzeyir Hacıbəylinin Azərbaycan Türk fəlsəfi fikri tarixində mühüm yeri və rolu olduğu 

danılmazdır. Doğrudur, o, daha çox sosial fəlsəfəyə və ictimai-siyasi məsələlərə öz münasibətini bildir-

miş, şərhlər vermişdir. Xüsusilə də, Hacıbəylinin türkçülük və islamçılıqla bağlı irəli sürdüyü mülahi-

zələr diqqəti cəlb edir. O, Azərbaycan türklərinin milli oyanışında türkçülüyün yerini çox doğru görmüş 

və lazımi izahlar vermişdir. Bizcə, onun türkçülük və islamçılıqla bağlı baxışları daha çox obyektiv 

xarakter daşımış, yəni nə həddən artıq ifratlaşdırma, nə də idellaşdırma olmuşdur.  

Onun türkçülük, Azərbaycan türkçülüyü məsələsində tutduğu mövqe Azərbaycan Sovet Rusiyası 

tərəfindən işğal ediləndən sonra da mahiyyət etibarilə əsasən dəyişməz olaraq qalmış, sadəcə, 27 aprel 

işğalından sonra türkçülük və islamçılıq ideyalarında bir qədər ehtiyatlı hərəkət etməyə məcbur 

olmuşdur. Hacıbəylinin xüsusilə bu dövrdə Azərbaycan türk musiqisinin inkişafında yeri və rolu da 

danılmazdır. O, bu dövrdə yazdığı əsərlərində, xüsusilə Müslüm Maqomayevlə birgə ərsəyə gətirdikləri 

“Azərbaycan türk el nəğmələri” əsərində milli mədəniyyətimizi ifadə etmişdir. 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

1. Aslanov Mirabbas. Üzeyir Hacvıbəyov (gənclik illəri). Bakı, “Gənclik”,1977 

2. Ələkbərli Faiq. Azərbaycan türk fəlsəfi və ictimai fikir tarixi (XIX-XX əsrlər). II hissə. Bakı: 

“Elm və təhsil”, 2020 

3. Hacıbəyli Üzeyir. Seçilmiş əsərləri. İki cilddə. I cild. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2005 

4. Hacıbəyli Üzeyir. Seçilmiş əsərləri. İki cilddə. II cild. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2005 

5. Hacıbəyli Üzeyir. Nəşrlərdə kənara qoyulmuş, ixtisar və redaktə edilmiş əsərləri. Bakı, 

“Elm”, 2010 

6. Hacıbəyli Üzeyir. Dövlət Dumasının qurulması // Azərbaycan publisistikası antologiyası. 

Bakı, “Şərq-Qərb”, 2007 

7. Hacıbəyli Üzeyir. “Bir xanım əfəndinin bizlərə hüsnü-təvəccöhi”. “Həyat” qəzeti, 1905 – 10 

sentyabr, №62 

8. Hacıbəyli Üzeyir. “Biz hamımız qafqazlı balalarıyıq”. “İrşad” qəzeti, 1906-cı il 9 mart, №64 

9. Hacıbəyli Üzeyir. “Halımız”. “Həqiqət” qəzeti,1910-cu il 3 mart, №50 

10. Hacıbəyli Üzeyir. “Öz halımızdan”. “Həqiqət” qəzeti,1910-cu il 14 aprel, №82 

11. Hacıbəyli Üzeyir. “Rəhbərlərimiz”. “Həqiqət” qəzeti, 1910- 18 yanvar, №13 

12. Hacıbəyli Üzeyir bəy. “Bir yaş”, “Azərbaycan” qəz., 1919-cu il, 28 may, №190 

13. Hacıyeva A.Ə. Xalqın musiqi dühası və ruhunun əbədi mənbəyi: Üzeyir Hacıbəyovun 

muğam hermenevtikası// “Elmi əsərlər” jur., 2012, №1 (18) 

14. Köçərli F.Q. Üzeyir Hacıbəyovun ictimai-siyasi görüşləri. Bakı, Azərb. SSR EA nəşriyyatı, 

1965  

15. Məmmədli Qulam. Üzeyir Hacıbəyov. 1885-1948. Həyat və yaradıcılığının salnaməsi. Bakı, 

“Yazıçı”, 1984  

16. Səfərova Zemfira. Üzeyir Hacıbəyov. Bakı, “Yazıçı”, 1985 

17. Üzeyir Hacıbəyli. Ömür salnaməsi. 1885-1948. Biblioqrafiya. Bakı, “Şərq-Qərb”, 2008 

 

 

Rəyçi: f.f.d., dos. Zeynəddin Şabanov 

 

 

 

 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

51 

UOT 101.1 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).051 

 

HAQLAR VƏ İNSAN HÜQUQLARINA FƏLSƏFİ MÜNASİBƏT 

 

Radif Mustafayev 

fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent, 

AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu, Azərbaycan 

hradif@mail.ru 

https://orcid.org 0000–0003–0046–1440 

 

Xülasə. Məqalədə fəlsəfi baxımdan haqların hüquqlardan prinsipial olaraq fərqləndiyi qeyd 

edilərək onların müxtəlif diskurslarda necə istifadə edilməsinə diqqət çəkilmişdir. Bu baxımdan haqlar 

heç də həmişə insan hüquqları ilə eyniyyət təşkil etmədiyindən onlardan istifadə meyarlarının 

dəqiqləşdirilməsinə cəhd edilmişdir.  

Məqsəd: Haqların mahiyyətini aydınlaşdırmaq və onların insan hüquqlarından 

fərqləndirilməsinin fəlsəfi və elmi əsaslarını göstərmək. 

Metodologiya: Haqlar və insan hüquqlarının hermenevtik paradiqmalar nöqteyi-nəzərindən 

tədqiqi. 

Elmi yenilik: Haqlarla insan hüquqlarının eyniləşdirilməsinin başlıca səbəblərini 

aydınlaşdırmaq. 

Açar sözlər: insan, haqlar, insan haqları, insan hüquqları, universallıq, neqativ hüquqlar, pozitiv 

hüquqlar, kriteriya  

 

ФИЛОСОФСКОЕ ОТНОШЕНИЯ К ПРАВАМ И ПРАВАМ ЧЕЛОВЕКА 

 

Радиф Мустафаев 

 

Резюме. В статье отмечается, что с философской точки зрения права принципиально 

отличаются от прав человека. Акцентируется внимание на том, как понятия «права» и «права 

человека» используются в различных дискурсах. В связи с этим предпринимается попытка 

уточнить критерии их применения, поскольку права не всегда тождественны правам человека. 

Цель: раскрыть сущность прав и показать философские и научные основания их отличия 

от прав человека. 

Методология: изучение прав в свободе человека с точки зрения герменевтической 

парадигмы. 

Научная новизна: выявление основных причин приравнивания прав к правам человека 

Ключевые слова: человек, права, права человека (юриспруденция), универсальность, 

негативные права, позитивные права, критерии 

 

PHILOSOPHICAL ATTITUDE TO RIGHTS AND HUMAN RIGHTS 

 

Radif Mustafaev 

 

Abstract. The article notes that, from a philosophical perspective, rights are fundamentally 

different from human rights and draw attention to how they are used in various discourses. In this regard, 

an attempt is made to clarify the criteria for their use, as rights are not always identical to human rights. 

Purpose: To explain the essence of rights and show the philosophical and scientific basis for their 

difference from human rights. 

Methodology: The study of human rights and freedoms from the point of view of hermeneutic 

paradigms. 

Scientific novelty: To find out the main reasons for equating rights with human rights 

mailto:hradif@mail.ru
https://orcid.org/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

52 

Keywords: man, rights, human rights, human rights theory, universality, negative rights, positive 

rights, criterion 

 

Giriş 

Bir çox anlayışlara münasibətdə olduğu kimi, haqlar və hüquqlar məfhumları da qarışdırılmaqda 

və ya mahiyyət fərqlərinə baxılmadan eyniləşdirilməkdədir. Nəticədə, haqlardan bəhs edərkən insan 

hüquqlarından və əksinə, insan hüquqlarından danışıb haqları nəzərdə tutmaq adi hallardan birinə 

çevrilmişdir. Üstəlik, iş o yerə gəlib çatmışdır ki, artıq insan azadlıqları sırasında təkcə insanlara verilən 

hüquqlar çıxış edib, haqdan, o cümlədən insan haqlarından özgələşmiş və ya təcrid edilmiş insan 

hüquqlarının tətbiq və təbliği dəb halını almışdır. Beləliklə də, insan hüquqlarının prioritetliyini əldə 

rəhbər tutmağa çalışan müasir dövr cəmiyyətlərdə insan hüquq və azadlıqları adı altında, əslində, insan 

haqlarına və ümumiyyətlə, istənilən bir haqqa zidd olan münasibətlərin qanuniləşdirilməsi prosesi 

günü-gündən artmaqdadır. Mövcud duruma aydınlıq gətirmək baxımından, fikrimizcə, haqq anlayışının 

mahiyyətinə diqqət edilərək “ontoloji tarazlıq” naminə davranılması olduqca vacibdir. Daha sonra isə, 

haqlarla insan hüquqlarının qarşılıqlı nisbətinə aydınlıq gətirərək sonuncuların müasir izahatlarına 

diqqət yetirilməsi məqbul sayıla bilər. Xüsusən də, bir müddət Avropada müşahidə edilən və hal-

hazırda “Qoca dünya”nın müasir çıxıntısı olan ABŞ cəmiyyətində də eynicinslilərin nikahlarının 

legitimləşdirilməsinin insan haqları və azadlıqları kontekstində təqdim edilməsi məsələsi yuxarıda qeyd 

etdiyimiz prinsipial qüsurlardan irəli gələn xüsusi bir haldır. Odur ki, konkret bir hal kimi bu təzahür 

də doğru müqəddimədən başlamaq prinsipi ilə insanlara verilmiş hüquq olub, insan haqları və 

bütövlükdə haqlarla ziddiyyət təşkil etdiyi aşkarlana bilər. O cümlədən də, məqaləmizdə əsasən 

haqların insan hüquqları ilə eyniləşdirilməsi üçün müqəddəm şərt rolunu oynamış “təbii vəziyyət”dən 

irəli gəlmiş “təbii hüquq” anlayışına aydınlıq gətirilmişdir. 

 

Haqlar və insan hüquqlarının müəyyən edilməsi 

Haqları insan haqları şəklində verərək bu anlayışı “ideya” adlandırmış prof. Ə.Abbasov onun 

qədim köklərə malik olduğunu vurğulayıb qeyd edir ki, “…insan haqları ideyasının ortaya çıxdığı 

vaxtdan indiyə kimi onun şərhində, anlamında, ictimai praktikada reallaşmasında ciddi müxtəlifliyin 

olmasına baxmayaraq, onun əsas məğzinin insan varlığının qorunmasına yönəlməsi dəyişməz olaraq 

qalmış və inkişaf etmişdir” [1, s.14]. Bizə görə isə haqlar ideya olmaqdan daha çox, ideal olaraq təbiət, 

cəmiyyət və təfəkkürün real durumunu tənzimləyə biləcək möhtəşəm vasitələrdir. Bu baxımdan, 

fikrimizcə, hər şeydən öncə onların daşıdıqları mahiyyət açıqlanmalı və haqların yalnız elmi və fəlsəfi 

mahiyyətlərinə diqqət çəkməyib, onların başqa təqdimatları da xatırlanmalıdır. Beləliklə də biz insan 

haqlarının sosial hadisə olduğunu inkar etməyib, bütövlükdə haqların ontoloji mahiyyətinə diqqət 

çəkilməsini olduqca zəruri hesab edirik. Belə ki, fikrimizcə, haqların ontoloji baxımdan təkcə 

bəşəriyyətə aid bir ideya olması onların İlahi tərəfindən bəşəriyyətə bəxş edilmiş bir nemət olması 

barədə fikirləri kölgədə saxlaya bilməz. Çünki bəşər tarixində hüquqsuzluq dönəmlərinin olduğunu 

təsbit edə biləcəyimiz təqdirdə, bundan çıxış edib, dünyada hansısa azadlıqsız mövcudluq mümkün 

olmadığı kimi, heç zaman haqsız mövcudluğun olduğunu da iddia edə bilmərik. Sadəcə, haqlar 

probleminə münasibətdən asılı olaraq mövcud hüquq sistemləri haqsızlıq təəssüratını formalaşdıraraq 

onların fərqli təqdimatlarına və ya köklü şəkildə inkar edilməsinə gətirib çıxarmışdır. Adətən ayrı-ayrı 

dönəm, region və məktəblərə aid edilən haqlar əksər hallarda bəşəri ideya şəklində təqdim edilərək 

inkişaf dinamikaları təhlil edilməkdədir. Halbuki, ilkin miflərdən tutmuş səmavi dinlərə qədər bunların 

hər birində haqların tanrılardan və ya ilahi bir nemət olduğunu görmək heç də çətin deyildir. Bu 

baxımdan haqların meydana çıxmasına münasibətdə “ontoloji tarazlığı” qorumaq baxımından onların 

problemlər olub, birmənalı qarşılanmadıqlarını qeyd edə bilərik. Xüsusən də, səmavi dinlərdə haqlar 

bəşəriyyətə bəxş edilmiş nemətlərdən biri olub onların pozulması və ya onlara riayət edilmədiyi hallar 

şiddətlə qınanılıb inkar edilmişdir. Belə ki, İbrahimi ənənəsinin başında gələn iudaizm dininin özü 

yəhudi xalqının haqsızlıq və bundan irəli gələrək hüquqsuzluğundan qaynaqlanaraq firon zülmündən 

qurtulmaq cəhdləri buna bariz nümunələrdəndir. O cümlədən də, Orta əsrlər müsəlman Şərqinə diqqət 

etdikdə burada haqqın ədalətlə birlikdə götürülərək geniş məzmuna malik olduğunu görə bilərik. Belə 

ki, XII-XIII əsrlərdə yaşamış Azərbaycan filosofu Siracəddin Urməvinin baxışlarından oxuyuruq ki, 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

53 

“Ədalətə yalnız rəiyyətlərin hifzi istinad etmir. Eləcə də Yer-göy və o ikisi arasında nə varsa hamısının 

xilqətinin bünövrəsi ədalət üzərində qurulmuşdur” [2, s.226]. Odur ki, haqları təkcə insanlara aid 

etməyib, bütün mövcudluqların haqqa sahib olduqlarının müasir praktikada təsdiqlənməsi heç də 

təsadüfi deyildir.  

Həmçinin unutmayaq ki, “təbii haqq” anlayışının tərəfdarlarından biri olan Con Lokk da bunun 

Tanrı tərəfindən verildiyini vurğulamışdır. Belə ki, ona görə, “…bütün insanlar təbii halında 

bərabərdirlər və Yaradıcı tərəfindən “təbiətcə” həyata, azadlığa və mülkiyyətə sahibdirlər” [3, s.66]. 

Haqlar, fikrimizcə, ideal olduğu kimi, “təbii hal” da, C.Lokka görə, “özündə seçici olub, bir-birini 

qarşılıqlı olaraq gücləndirən tarixi və psixoloji, analitik və mədəni olan metaforadır” [3, s.66]. Bununla 

da C.Lokk qeyd edir ki, “O (“təbii hal” – R.M.), bizi adi hüququn hakimiyyəti altında olmayacaq 

insanların vəziyyətinə aparıb çıxarır” [3, s.66]. Bunun bir analitik abstraksiya olduğunu etiraf etmiş 

C.Lokk onunla ayrıca tarixi keçmişə dolayısı istinadlar etmişdir. Belə ki, o özünün “Vətəndaş cəmiyyəti 

haqqında ikinci traktat”ında “Qarsilazo de la Veqanın Peru tarixində xatırlatdığı naməlum adada iki 

nəfər, yaxud Amerika meşələrində isveçrəli ilə hindlinin görüşünə” antropoloji istinadını əlavə etmişdir 

[3, s.66-67]. Bununla da keçmiş tariximizi canlandırmaq istəmiş C.Lokka görə, “Psixoloji planda təbii 

hal haqqında metafora individualizmin, avtonomiyanın, müstəqilliyin təsbitini və öz imkanlarına əmin 

olmağı təqdim edir” [3, s.67]. Başqa sözlə deyilərsə, “İnsan ona təqdim edilmiş (! – R.M.) haqlara görə 

başqalarına heç nə borclu olmayan kimsə kimi nəzərdən keçirilir” [3, s.67]. Bu zaman başqa bir maraqlı 

məqam onunla bağlıdır ki, “Sözügedən haqlar ona doğumu və adından mənsub olduğu tarixi 

ictimaiyyəti tərəfindən verilmir” [3, s.67]. S.Benhəbibə görə C.Lokkdan öncə mənəviyyat təbliğ etmiş 

stoiklər fəlsəfəsində və Tomas Hobbsun “Leviafan” əsərində daha dolğun boyalarla öz əksini tapmış 

bu fikirdə deyilir ki, “Bunu (insanlara haqq verilməsini – R.M.), əslində, onun Yaradıcısı və Tanrının 

yaratdığı təbii qanun edir ki, sağlam ağıl və xoş hafizəsində hər bir insan onda bərabərlik və 

avtonomluq haqqında radikal şahidlik tapmaq üçün onunla nizamlana/tarazlana bilər” [3, s.67]. 

C.Lokkun aid olduğu yeni burjuaziya individi, S.Benhəbibə görə, “öz qarşısında yalnız Yaradanı görür” 

[3, s.67]. Başqa sözlə, “elə bu başlanğıc, “nizamsız əlaqələrdə ilahi nurdan doğmuş” insan 

mövcudluğunun müstəqilliyi və avtonomluğu burjua individini indi legitim vətəndaş hakimiyyətinin 

qanunlarından vətəndaş asılılığına transformasiya etməyə məcbur edir” [3, s.67]. Hamının Tanrının 

gözündə bərabər olmadığını əsas gətirərək C.Lokk iddia edir ki, əvvəlcə bütün dünya Amerika kimi 

olmuşdur. Belə ki, “Lokk üçün Amerika “təbii vəziyyətin” bərqərar olduğu yer olur” [3, s.67]. Uyğun 

olaraq da konkret bir əraziyə aid edilən bu məntiqi abstraksiya onun sakinlərinə - Amerika hindularına 

da aid edilərək onlar “təbii halda olan insanlar” hesab edilirlər. Belə ki, “Lokkun baxışlarına görə, 

hamının tabe olacağı ümumi hakimiyyət olmadığı təqdirdə, təbii vəziyyət hər şeydən öncə və başlıca 

olaraq “təbiət Qanunlarını icra etmək”də fərdi mühakimələrin meydana gəlməsini nəzərdə tutur” [3, 

s.67]. Bu zaman hər kəs də özündən başqa heç kimin haqqı olmayan öz bədəninin və əllərinin zəhməti 

ilə qazandıqlarına sahiblənir. Beləliklə də, C.Lokk Amerika hindularını Avropadakı vətəndaş 

cəmiyyətinin təkamül edən tarixinə müncər etmiş olur ki, “burada onlar (Amerika hinduları – R.M.) 

təbii vəziyyət səviyyəsini təmsil edirlər” [3, s.68]. Bununla da, tədqiqatçılara görə, C.Lokk iki vəzifəni 

yerinə yetirmişdir ki, bunlardan biri, “Lokkun müəyyənliyinə görə, hindu hakimiyyəti bu legitimliyə 

uyğun gəlməyərək keçmiş “təbii vəziyyət” səviyyəsində qalaraq müasir Avropa siyasi təşkilinə tay 

deyildir” və ikincisi, “hinduların torpaq istifadə etmək ənənələri də onun üçün legitim mülkiyyət 

variantı olmayıb, Avropanın inkişafının erkən dövrünə bərabər olduğundan Avropadakı mülkiyyətlə 

səviyyəcə bərabər deyildir” [3, s.68]. Bütün bunların nəticəsində, S.Benhəbibin qeyd etdiyi kimi, Qərb 

liberalizminin banilərindən biri hesab edilən bu şəxsin məqsədi heç də insan haqları və azadlıqlarının 

təsbit edilməsinə səy göstərmək deyil., tədqiqatçı C.Tallinin fikrincə, “nəticədə Şimali və Cənubi 

Amerikanın koloniyalaşdırılması qurama fəlsəfi əsaslandırılmışdır” [3, s.68]. 

Başqa bir “təbii haqlar” nəzəriyyəçisi və ya təbii hüququn banilərindən biri hesab edilən Qüqo 

Qrossinin baxışlarına da diqqət edib onun bunu, sadəcə, Hollandiya tərəfindən ələ keçirilmiş 

qənimətləri leqallaşdırmaq baxımından irəli sürdüyünü görə bilərik [4].  

Bu baxımdan biz, insan haqlarının genezisinə münasibətdə “ontoloji tarazlığı” təmin edərək qeyd 

etmək istərdik ki, doğrudan da, yuxarıda verilmiş sitatda oxuduğumuz kimi, insan haqlarının məğzini 

insan varlığının (bizsə deyərdik, “mövcudluğunun”) qorunmasına yönəlməsi təşkil edir. Elə bu cür 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

54 

yönəlişin müasir dövrdə insan hüquqlarının inkişafına gətirib çıxartdığı kimi, fikrimizcə, sözügedən 

inkişafda tərəqqinin, yoxsa tənəzzülün aşkarlanması ən başlıca məsələdir. Bunu aydınlaşdırmaq üçün 

isə prof. Ə.Abbasovun da etdiyi kimi, “…ayri-ayrı ölkələrdə, müxtəlif mədəniyyətlərdə özünəməxsus 

xüsusiyyətlərə malik olmuş və təkamül yolu keçmiş…” insan hüquqları anlayışına müraciət etməliyik. 

Doğrudan da, prof. Ə.Abbasovun vurğuladığı kimi, günümüzdə insan hüquqlarının müasir 

səviyyəsi bunu deməyə əsas verir ki, bunlar universallığa iddia etdikləri kimi, artıq onların (insan 

hüquqlarının) təkzibinə qarşı açıq-aşkar fikirlər irəli sürülmür. Elmi ədəbiyyata istinadən müəllif bildirir 

ki, “İnsan hüquqları anlayışı…azad fərdlərə öz seçimi üzrə hərəkət etmək, layiqli həyat və yaşamaq 

üçün müəyyən nemətlərə sahibliyi reallaşdıran, onların öz aralarında, həmçinin dövlətlə və bütövlükdə 

cəmiyyətlə qarşılıqlı münasibətlərini tənzimləyən hüquqi normaların məcmusu kimi izah olunur” [1, 

s.14]. Bu müəyyənlik və sonrakı izahlardan məlum olur ki, insan hüquqları insanın davranış və 

fəaliyyətində seçim azadlığı, “…insanın azad yaşaması və inkişafı üçün dövlət tərəfindən ən yaxşı 

şəratin yaradılması”dır. İnsan hüquqlarının təzahürlərinə gəldikdə isə, Ə.Abbasov bunun “qədimdən 

bəri müxtəlif din və mədəniyyətlərdə öz təzahürünü” tapdığını qeyd edir. Fikrini əsaslandırmaqdan ötrü 

o bildirir ki, “məsələn, bütün dinlərdə insanlarla xoş rəftar etmək, onlara işgəncə verməmək, yoxsullara, 

yaşlılara, əlillərə yardım göstərmək, uşaqlarla mehriban davranmaq və s. kimi normaların olduğu 

danılmazdır. Bütün bunlar da insan hüquqlarının təşəkkülündə öz rolunu oynamışdır” [1, s.15]. Deməli, 

buradan da göründüyü kimi, bütün sadalanlar hələ insan hüquqları olmayıb, sadəcə, bu hüquqların 

təşəkkülündə öz rollarını oynamış dini və ya mədəni norma və prinsiplərdir. Yaxud da, kitabın başqa 

bir yerində müəllif qeyd edir ki, “tarixin hər bir zaman kəsiyindəki fikir və ideyalar, həmin dövrün 

ictimai-siyasi həyat şərtləri, düşüncə tərzi insan hüquqlarının formalaşmasına öz təsirini göstərmişdir” 

[1, s.22]. Xüsusən də, “Müasir dövrdə insan hüquqlarının mahiyyəti və bu hüquqların müdafiəsi üçün 

işlənib hazırlanmış müdafiə mexanizmlərinin, əvvəlkilərə nisbətən kifayət qədər mütərəqqi və effektli 

olduğu danılmazdır” [1, s.22]. Üstəlik, professor beynəlxalq qanunvericiliyə əsaslanaraq bildirir ki, 

“…insan hüquqlarının coğrafi və mədəni mənsubiyyətindən, ictimai və siyasi quruluşundan asılı 

olmayaraq bütün dövlətlərdə birmənalı anlaşılması bu hüquqların beynəlxalq xarakter daşıdığını sübut 

edir” [1, s.23]. 

İnsan hüquqlarının həm kollektiv subyektlərin, həm də fərdlərin hüquqları ilə izah edildiyini 

xatırladan tədqiqatçıya görə, “insan hüquqları sosial-siyasi, iqtisadi, mədəni münasibətlərdə 

reallaşdığından bu münasibətlərdəki demokratik prinsiplərin (qanunun aliliyi, azad seçkilər, fikir 

azadlığı, bazar iqtisadiyyatı, yaxşı idarəçilik və s.) mövcudluğu insan hüquqlarının ən yüksək səviyyədə 

təmin olunması ilə nəticələnir” [1, s.24]. 

Sözügedən əsərdə prof. Ə.Abbasov hüquqların hüdudlarının müəyyən olunmasının çox önəmli 

olduğunu da vurğulamışdır. Məlum olduğu kimi, “insan hüquqlarının hüdudları əsasən beynəlxalq 

hüquqi sənədlərdə və dövlətlərin normativ hüquqi aktlarında təsbit olunur” [1, s.25]. Amma, müəllifə 

görə, “…dövlətin insan hüquqlarının və əsas azadlıqlarının məhdudlaşdırılması istiqamətində fəaliyyəti 

bunun üçün tələb olunan əsasın icazə verdiyi həddi keçməməlidir” [1, s.25]. 

Kitabda prof. Ə.Abbasov insan hüquqları sisteminə daxil olan hüquqlar arasında müəyyən 

ierarxiyanın olduğunu qeyd etmişdir. Amma fikrimizcə, bu hüquqlar sırasında ən ümdə olanları - 

yaşamaq, azad olmaq və mülkiyyətə malik olmağı, hüquq adlandırmaq heç də doğru deyildir. Çünki 

istər yaşamaq, istər azad olmaq, istərsə də mülkiyyətə malik olmaq insan hüquqları olmazdan öncə 

insanlara məxsus haqlardır. Bunu daha da əsaslı göstərmək üçün yenə də sözügedən ədəbiyyata 

müraciət edib insan haqlarının nə olduğunun müəyyənləşdirilməsinə keçək. Belə ki, insan haqlarını 

insan hüquqları anlamında işlətmiş müəllif qeyd edir ki, “…insan haqları öz-özlüyündə elə mürəkkəb 

bir fenomendir ki, onun mahiyyətini və məzmununu dərk etmək üçün bu hüquqların sosial fəlsəfənin 

metanəzəri, inteqrativ gücü və imkanlarından istifadə etməklə araşdırılması gərəkdir” [1, s.17]. Buradan 

aydın göründüyü kimi, insan haqlarını insan hüquqları ilə eyniləşdirmiş müəllif daha sonrakı 

ifadələrində də “insan hüquqlarının mahiyyətinin hərtərəfli aydınlaşdırılması”ndan, “insan 

hüquqlarının ictimai praktikada yetərincə həyata keçirilməsi”ndən və yaxud da “bir ideya, universal 

prinsip, həyat fəlsəfəsi və ictimai praktika kimi zəngin sosial-siyasi, mədəni, dini, iqtisadi, əxlaqi-

mənəvi və hüquqi təməllərə malik insan hüquqları”ndan bəhs edir [bax:1, s.17]. Professor Ə.Abbasov 

insan haqları ilə əlaqədar fikirlərində isə qeyd edir ki, “insan haqlarının fəlsəfi-siyasi mahiyyəti insan 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

55 

varlığının bünövrəsini təşkil edən fərdi azadlığa nail olmaqdan, şəxsiyyətin özünüifadə, yaradıcılıq və 

təşəbbüskarlıq qabiliyyətlərinin, imkanlarının inkişafına, ümumiyyətlə, cəmiyyətin yaradıcı 

mənbələrinin reallaşmasına üstünlük verməkdən ibarətdir” [1, s.17]. Bizə görə isə, insan haqları, insanın 

azad mövcudluğunu, qabiliyyət və imkanlarını yalnız təsbitləyir. Professor Ə.Abbasovun qeyd etdiyi 

“…fərdi azadlığa nail olmaq…, qabiliyyətlərin, imkanların inkişafı…, ümumiyyətlə, cəmiyyətin 

yaradıcı mənbələrinin reallaşmasına üstünlük vermək…” kimi məqamlar artıq insan haqlarına deyil, 

insan hüquqlarına aid məsələlərdir. Bu anlamda, əlbəttə ki, “insan haqlarının həm insanla, həm insanlığı 

şərtləndirən amillərlə bağlılığı bu haqların insan və insanlıqla əlaqədar olan sosial-siyasi, iqtisadi, 

mənəvi-psixoloji təməllərə dayanan hüquqi təzahürlərlə, eləcə də insanın əxlaq ölçüləri çərçivəsində 

münasibətlər sistemi ilə izah edilə bilər” [1, s.17-18]. 

Yenidən insan hüquqlarından bəhs edən müəllifin bunu haqlı olaraq əlaqələndirdiyi insan 

probleminə münasibətdə göstərdiyi misalda bildirilir ki, “XX əsrin ikinci yarısına qədər olan dövrdə 

hər bir insanın doğulduğu andan başlayaraq hüquqlara malik olduğu iddia edilirdisə də, sonralar bu fikir 

müəyyən müsbət dəyişikliyə məruz qalmışdır. Belə ki, insan hüquqlarının inkişafı və bu sahədə ayrı-

ayrı dövlətlərin hüquq təcrübəsi əsasında insanların hətta ana bətnindən hüquqlara malik olması qəbul 

edilmişdir” [1, s.18]. Bunu “…ana bətnindəki olan uşağın yaşamaq hüququ səbəbindən aborta icazə 

verilməməsi (müəyyən istisnalar nəzərə alınmaqla), ana bətnindəki uşağın fəaliyyət qabiliyyəti olmasa 

belə, varislik hüququ baxımından hüquq qabiliyyətli olması” ilə dəqiqləşdirmiş müəllifdən fərqli olaraq 

biz hesab edirik ki, ana bətnində olan uşağın yaşamaq hüququ deyil, yaşamaq haqqı təsbitlənir və bu 

haqqa əsasən də doğulmamış körpənin belə, yenə də elə bu haqqa əsasən varislik hüququnu əldə etdiyini 

söyləmək daha doğru olardı. 

Yaxud da, professor Ə.Abbasov başqa bir yerdə qeyd edir ki, “İnsan haqları ideyası yarandıqdan 

bəri ona müxtəlif adlar verilmişdir” [1, s.19]. Belə ki, müəllifə görə, “bu ideya (insan haqları — R.M.) 

ilk əvvəllər “təbii hüquqlar”, “əsas hüquqlar”, “şəxsi hüquqlar”, “şəxsi azadlıqlar” anlayışları ilə ifadə 

olunurdu” [1, s.19]. Halbuki professor Ə.Abbasovun insan haqları ideyasına aid etdiyi bu hüquqlar 

əslində elə insana aid edilən “təbii haqlar”, “əsas (başlıca insan ) haqlar(ı)”, “insan haqları və 

azadlıqları”dır. Əlbəttə, müəllifin qeyd etdiyi kimi, “…bu ifadələrin fərqləndirici elementləri də 

mövcud” olduğu kimi, fikrimizcə, “…bütün hallarda söhbət[in] məhz insana məxsus hüquqlardan” 

getdiyini iddia etmək doğru deyildir. Çünki istənilən bir insan hüququ bu təməl prinsiplərə, haqlara 

əsaslanıb ortalığa çıxaraq fərqləndirici elementləri ilə mövcud olur. Bu cür haqlardan “təbii hüquqlar” 

adı altında qeyd etdiyi “təbii haqlar”a münasibətdə müəllif yazır ki, “hələ XIX əsrin əvvəllərində ingilis 

liberalizminin banilərindən biri olan İyeremiya Bentam bu ifadəyə qarşı çıxaraq, “təbii hüquların” hər 

hansı sosial kontekstdən kənarda cəfəngiyat olduğunu iddia edirdi. Sonralar Karl Marks bu fikri 

müəyyən qədər dəstəkləyərək insanların ictimai münasibətlərdən təcrid olunmuş halda — sosial 

monada qismində baxılmasını yalnış mövqe hesab etmişdir. Amerikanın tanınmış alimi Cek Donell 

insan haqlarının insanın təbiətinin, əxlaqının, həyat tərzinin, davranışının güclü təsirinə məruz qaldığını 

iddia edir. Ona görə insan hüquqları ideyası insanın qabiliyyət və bacarıqlarını nəzərdə tutan sosial 

müstəvidir” [1, s.19]. Cürət edib geniş həcmdə verdiyimiz bu istinadda, əslində, “təbii haqlar”ın 

müəyyənliyinə aid yer almış hər bir mülahizəyə münasibət bildirərək bir daha “insan haqları” ilə 

əlaqədar mövqeyimizi dəqiqləşdirmək istərdik. Belə ki, birinci müəyyənlik (İ.Bentam) başqa sözlə 

deyilərsə, «təbii haqlar»a qarşı qoyula biləcək “ilahi haqlar”ın qəbuledilməzliyidir. Yəni, mövcud 

haqlar istənilən bir sosial kontekstdə yaranır və bu kontekstdən kənarda nonsensdir. Elə K.Marksın da 

insan haqlarına münasibətdə eyni mövqedən çıxış etdiyi göz önündə olsa da, bu insan haqları əsasında 

formalaşmalı olan fərdi azadlıq haqqı özünü tam doğrultmur. Bu səbəbdən də, prof.Ə.Abbasovun qeyd 

etdiyi kimi, K.Marks fikirlərində “…insanların ictimai münasibətlərdən təcrid olunmuş halda — sosial 

monada qismində baxılmasını yanlış mövqe hesab etmişdir”. Halbuki bunun özü K.Marks tərəfindən 

insanlara heç bir şəxsi azadlıq hüquqlarını tanımadığı anlamına gəlməyib, sadəcə, onun ictimai 

münasibətlər/ictimai haqlar çərçivəsində insan haqlarına yer verdiyini bildirir ki, bu da nə qədər 

mütərəqqi bir yanaşma olsa da, məhz insan haqlarını fərdi azadlıq haqqı müstəvisindən sosial monada 

səviyyəsinə qaldıra bilmədiyindən məhdud və totalitardır. 

Amerikalı Cek Donelin mövqeyinə gəldikdə isə, burada müəllifin verdiyi müəyyənlikdən 

göründüyü kimi, əslində, söhbət insan haqlarından deyil, yenə də bu haqlar əsasında yüksələn insan 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

56 

hüquqlarının formalaşmasından gedir. Əlbəttə, bu baxımdan insan hüquqlarının formalaşdığı sfera 

insan qabiliyyət və bacarıqlarının gerçəkləşdirildiyi sosial müstəvidir. Prof. Ə.Abbasov bəzi 

tədqiqatçıların bu baxımdan mövqelərini izah edərkən bildirir ki, belələrinə görə, “…insan hüquqları 

ictimai praktikada reallaşarkən həm insanların ehtiyacları, həm də dövlətin maraqları təmin 

olunmalıdır” [1, s.20].  

 

İnsan haqlarının hüquqlardan fərqləndirilməsi 

İnsan haqlarını insan hüquqlarından fərqləndirmək üçün bizə əsas verən növbəti mülahizə prof. 

Ə.Abbasovun insan haqları və insan hüquqlarının əxlaq normaları ilə münasibətlərini aydınlaşdırarkən 

aşkarlanır. Belə ki, müəllifə görə, “insan haqları ideyasının əxlaq normaları ilə əlaqələndirilməsi zəruri 

olsa da, bu normaların insan hüquqlarının ifadəsi üçün yetərli olmaması da bir reallıqdır” [1, s.20]. Belə 

ki, müəllifə görə, “insanların yaşadıqları cəmiyyətlərdə və mənsub olduqları mədəniyyətlərdə əxlaq 

normalarının müxtəlifliyi insan hüquqlarının məzmununa da müxtəliflik qatır” [1, s.20]. Fikrimizcə, 

birinci istinadda yer almış “…əxlaq normalarının insan hüquqlarının ifadəsi üçün yetərli olmaması…” 

fikri insan hüquqlarının qeyri-əxlaqi ola bilməsi anlamına gəlməyib, əxlaq normalarından fərqli olaraq 

hüquq normalarının qanuniliyinə və bu baxımdan da daha geniş məzmuna malik olduğuna işarədir. Əks 

halda qeyri-əxlaqiliyi aşkarlanan insan hüquqları dərhal haqlı narazılıqlar doğurur ki, bu da bizə insan 

hüquqlarının yalnız pozitiv olan insan haqlarından irəli gəldiyini deməyə əsas verir. 

Müxtəlif cəmiyyətlər və mədəniyyətlərdə əxlaq normalarının müxtəlifliyi onların ümumi əxlaq 

normalarına zidd olmamaq tələbini özlərində ehtiva etdiyi kimi, bu müxtəlifliyin insan hüquqlarının 

məzmununa da müxtəliflik qatması yalnız lokal, məhəlli və ya regional səciyyə daşıyır. Xüsusən də, bu 

cür müxtəliflikləri insan hüquqları ilə əlaqədar müşahidə etmək mümkün olduğu halda, onların bütün 

bəşəriyyət üçün ümumi olan insan haqlarına şamil edilməsi mümkün deyil və ya yolverilməzdir. 

Buradan da insan haqlarının ümümbəşəriliyi, eyniliyi, insan hüquqlarının isə lokal, regional müxtəlifliyi 

aşkarlanmış olur. Elə bu anlamda yuxarıda müəyyən qədər toxunduğumuz insan haqları və hüquqlarının 

subyekti məsələsinə gəldikdə iddia edə bilərik ki, insan haqlarının subyekti fərd olsa da, mahiyyət 

etibarilə ümumi olanlar, insan hüquqlarının subyekti isə nə qədər də ümumi və ya kollektiv olanlar kimi 

anlaşılsa da, əslində, fərdi olanlar və ya fərdə aid olanlardır. 

Buna baxmayaraq yenə də insan haqları ilə insan hüquqlarını eyniləşdirmiş prof. Ə.Abbasovun 

sözügedən kitabına müraciət etsək görərik ki, müəllif “insan haqlarına dair fəlsəfə, hüquq, sosial-siyasi 

sahələrdə mövcud olan bütün əsərlərdə hüquqların məhz insanlara məxsus olduğunun qeyd edildiyini” 

vurğulayır. Amma bu zaman o, insan haqlarının subyekti kimi “insan” dedikdə kimin nəzərdə tutulduğu 

məsələsinin və insanın dövlətlə münasibətləri müstəvisində vətəndaş kimi insan hüquqları 

subyektliliyindən irəli gələn məqamı fərqləndirmişdir. Birinci məsələni aydınlaşdırmış müəllif qeyd 

edir ki, “insan hüquqları haqqında qəbul edilmiş bütün beynəlxalq sənədlərdə insan və insanlardan 

danışılır” [1, s.21]. Bu sənədlərdəki “insan” anlayışının fərdi nəzərdə tutduğunu bildirən professor 

aydınlaşdırır ki, “Fərd dedikdə kəmiyyətcə tək olan, hüquq və azadlıqlara malik və hüquqlardan istifadə 

edən, azadlıqlardan bəhrələnən şəxs başa düşülür” [1, s.21]. Öz növbəmizdə, insan haqlarını insan 

hüquqlarından fərqləndirdiyimizə görə bu mülahizənin aşağıdakı şəkildə verilməsini daha dəqiq hesab 

edirik: “Fərd insan haqları baxımından ümumi-nominal, insan hüquqları baxımından isə kokret bir 

şəxsdir ki, bu şəxs müxtəlif haqq və azadlıqlara sahib olub, bunların əsasında formalaşmış müxtəlif 

hüquq və vəzifələrdən bəhrələnir”. 

Belə ki, prof. Ə.Abbasovun da vurğuladığı kimi, insan haqlarının belə bir fərd kontekstində 

anlaşılması müasir dövrdə qərarlaşmış mövqe olub, “ilk zamanlar hüquq və azadlıqların subyektləri 

dedikdə müxtəlif insan təbəqələri (sosial qruplar, kastalar, tarixi birliklər və s.) başa düşülür və 

məhdudiyyətlər müəyyən olunurdu” [1, s.21]. Daha da fikrini aydınlaşdıran müəllif bildirir ki, “o 

dövrlərdə insan hüquqları müəyyən qrup insanlara şamil edilmiş, yalnız sonradan 

universallaşdırılmışdır” [1, s.21]. Bizə görə isə insan hüquqları müasir dövrdə universallaşdırılmasına 

baxmayaraq, yenə də fərdi və ya şəxsi səciyyə daşıyır. Halbuki bütün bunları insan haqlarına 

münasibətdə irəli sürmək mümkün deyildir. İnsan haqları həmişə universal olduqlarından müxtəlif 

dövrlərdə yalnız müxtəlif qrupların imtiyazı şəklində qanuniləşdirilmiş və ya hüquqi prinsip və 

normalar şəklinə salınmışdır. Bundan da irəli gələrək, istənilən bir qrupun, kastanın və s.-nin 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

57 

hüquqsuzluğu belələrinin haqsızlıqlarının tanınmasından irəli gəlirdi. Amma sonralar professor 

Ə.Abbasovun da misal göstərdiyi kimi, əgər 1215-ci ildə qəbul edilmiş “Böyük Azadlıq Xartiyası” 

Britaniya Krallığının fərqli silklərini və təbəqələrini haqlı bilib, onlara unvanlanaraq yazılmışdısa, 

1948-ci ildə qəbul edilmiş “İnsan hüquqları (bizə görə, haqları) haqqında ümumi Bəyannamə” bəşər 

nəslinin bütün üzvlərini haqlı hesab edərək, hər bir insana xitabən yazılmışdır. Buna görə də müəllif bir 

daha haqlı olaraq iddia edir ki, “…insan hüquqları kollektiv deyil, fərdi xarakter daşıyır və müxtəlif 

qruplara daxil olan konkret fərdlərin hüquqları kimi başa düşülür” [1, s.21]. Odur ki, həqiqətən də, 

“tarixin hər bir zaman kəsiyindəki fikir və ideyalar, həmin dövrün ictimai-siyasi həyat şərtləri, düşüncə 

tərzi insan hüquqlarının formalaşmasına öz təsirini göstərmişdir” [1, s.22].  

Burada bir məqamı qeyd edək ki, göründüyü kimi, prof. Ə.Abbasov da insan hüquqlarının 

formalaşdığından bəhs edir. Hətta müəllif vurğulayır ki, “müasir dövrdə insan hüquqlarının mahiyyəti 

və bu hüquqların müdafiəsi üçün işlənilib hazırlanmış müdafiə mexanizmlərinin, əvvəlkilərə nisbətən 

kifayət qədər mütərəqqi və effektli olduğu danılmazdır” [1, s.22]. Əlbəttə, insan hüquqlarını həm də 

insan haqları kimi təqdim edən müəllifə görə, oxşar prosesləri insan haqlarının formalaşması kimi də 

təqdim etmək olar. Amma, fikrimizcə, insan haqları ən ümumi, universal və hətta ideal olduqlarından 

onların formalaşmasına ediləcək hər hansı bir təsirdən deyil, onlara riayət edilib-edilməməsindən, bu 

prinsiplərin əldə rəhbər tutulub-tutulmamasından bəhs etmək daha doğru olardı. O cümlədən də, 

professorun vurğuladığı bir nüansı da gözardı edə bilmərik ki, “…insan hüquqları müasir dövrdə elə bir 

səviyyəyə gəlmişdir ki, artıq bu ifadə altında bütün dövlətlərdə eyni hüquqlar başa düşülməkdədir” [1, 

s.23]. Fikrimizcə, sözügedən durum təkcə hüquqların universallaşması ilə deyil, insan hüquqlarının 

formalaşdıqca insan haqlarıyla səsləşməsi və ya onlara uyğun səciyyə daşımaları, onların səviyyəsinə 

qalxmasıdır. Yaxud da, prof. Ə.Abbasov qeyd edir ki, “bu hüquqların pozulması ayrı-ayrı fərdlərin 

təklikdə hər birinin hüquqlarının pozulması ilə üst-üstə düşərsə, insan hüquqlarının pozulması kimi şərh 

oluna bilər”. Bizsə deyərdik ki, belə bir hal təkcə insan hüquqlarının deyil, o cümlədən insan haqlarının 

pozulmasıdır ki, bu da öz növbəsində konkret təzahürləri ilə əsasən hüquq pozuculuğu təəssüratını 

yaratmış olur. Müəllifin sonrakı pənərcikdə H.Hacızadəyə istinadən vurğuladığı insan hüquqlarının 

ictimaiyyətə yox, daha çox fərdə aid, fərdiyyət məsələsi olduğunu vurğulamasına biz, insan haqlarının 

əksinə, universal olub, bütün bəşəriyyətə aid olduğunu əlavə etmək istərdik. Bununla da insan haqları 

ümumi bir əsas kimi hər bir fərdə aid və ya fərdiyyət məsələsi olan insan hüquqlarının bazisini təşkil 

etmiş olur. “Ümumiyyətlə, şəxs dedikdə hüquqları ictimai praktikada reallaşan ictimai varlıq başa 

düşüldüyünü” vurğulamış prof. Ə.Abbasovun qeyd etdiyi kimi, “insan hüquqları sosial-siyasi, iqtisadi, 

mədəni münasibətlərdə reallaşdığından bu münasibətlərdəki demokratik prinsiplərin (qanunların aliliyi, 

azad seçkilər, fikir azadlığı, bazar iqtisadiyyatı, yaxşı idarəçilik və s.) mövcudluğu insan hüquqlarının 

ən yüksək səviyyədə təmin olunması ilə nəticələnir” [1, s.24]. Biz isə, müəllifin nəzərdə tutduğu 

münasibətlərdə mövcudluğunu vurğuladığı demokratik prinsiplərin insan haqları ilə səsləşmələri və ya 

birbaşa insan haqları olduqları halda insan hüquqlarının ən yüksək səviyyədə təmin olunduğu 

qənaətindəyik. Çünki “demokratik prinsiplər” belə adlandırdıqlarımız cəmiyyətlərə və quruluşlara 

münasibətdə fərqli olduqları təqdirdə, insan haqları özünün universallığı və ümumbəşəriliyi ilə seçilir. 

Bu baxımdan hansısa bir ölkəyə və ya cəmiyyətə demokratiya dərsi keçmək istəyənlər hər şeydən öncə 

buradakı insan haqlarının pozulub-pozulmadığını müəyyən etməzdən əvvəl sözügedən sistemə hörmət 

əlaməti olaraq insan hüquqlarının insan haqlarına uyğunluq dərəcəsini müəyyən etməlidirlər. Əks 

təqdirdə sistemin öz daxili imkanları nəzərə alınmadan, bəzi hallarda ona yad olan mücərrəd demokratik 

dəyərlər əldə rəhbər tutulub, hətta demokratiyanın beşiyi sayılan ölkələrdə belə, insan haqlarının 

pozulduğunu və hətta tapdalandığını iddia etmək olar. Bu isə müasir dövrdə insan hüquqlarının nəinki 

ən yüksək səviyyədə təmin olunmasına xidmət edir, hətta deyərdik ki, adi insan hüquqlarının belə kobud 

şəkildə pozulması ilə nəticələnir (məsələn, “Ərəb baharı” ilə əlaqədar cəmiyyətlərdə baş verən hadisələr 

buna bariz misaldır). Əslində, beynəlxalq müstəvidə insan haqlarının keşikçisi olan beynəlxalq 

qurumların da səlahiyyəti elə bu prizmadan zəruri olduğu təqdirdə, belələrinin hər hansı bir demokratik 

prinsiplərə istinad edərək antidemokratik hesab etdikləri sistemlərə qarşı sanksiyalaşdırıcı mövqedən 

çıxış etmələri sonda insan hüquqlarının ən yüksək səviyyədə təmin olunmasından daha çox, bu 

hüquqların bəzi hallarda geriyədönməz bir şəkildə dağıdılması ilə nəticələnir. Bütün bunların baş 

verməsini əngəlləməkdən ötrü, fikrimizcə, sözügedən qurumlar və siyasi dairələr hal-hazırda dəbdə 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

58 

olan «ikili standart»larda ittiham edilməsinlər deyə, insan haqlarının prioritetliyini əldə rəhbər tutub 

insan hüquqlarına hörmət nümayiş etdirməlidirlər. Əks təqdirdə insan hüquqlarını bir və ya bir neçə 

cəmiyyətlərdə mövcud demokratiya modellərinə görə yönləndirmək istəyənlər, əksər hallarda özləri də 

“bilmədən” insan haqlarına laqeyd qalırlar ki, nəticədə universal, ümumbəşəri səviyyəyə qaldırılmış 

insan hüquqları bu hüquqlara xas olan fərdilik və ya fərdə aid olanlardan özgələşərək insan haqlarının 

antipoduna çevrilmiş olur. Buna görə də biz insan hüquqlarının insan haqları ilə səsləşməsi və ya onların 

səviyyəsinə qaldırılması dedikdə bu məqamı unutmayıb, təkcə ilə ümumi arasındakı dialektik 

münasibətlərin qorunub saxlanmasını nəzərdə tuturuq. Əks təqdirdə təkə (insan hüquqlarına) aid 

olanlarla, ümumiyə (insan haqlarına) aid olanların qarışdırılması ümumi dolaşıqlıqlara gətirib 

çıxartdığıtək, bunlara aid mahiyyətlərin də bir-birindən fərqləndirilməyərək eyniləşdirilməsi prinsipial 

yanlışlıqlara yol açır. Bu anlamda prof. Ə.Abbasovun “çox hallarda insan hüquqları dövlətin yeritdiyi, 

dövlət və qeyri-hökümət təşkilatlarının formalaşdırdığı bir fəaliyyət sahəsi hesab edilərək, qanunverici 

orqan tərəfindən qəbul olunmuş qanunlardan və dövlətin öz üzərinə götürdüyü beynəlxalq sazişlərdən 

irəli gələn öhdəliklər kimi qəbul edilir” [1, s.24] iradı da tam yerinə düşür. Əlbəttə, belə bir yanaşma, 

müəllifin qeyd etdiyi kimi, “…tam mənzərənin yaranmasında, daha əhatəli məzmunun, bəzi 

təfərrüatların aşkarlanmasında bu, şübhəsiz ki, kifayət deyildir” [1, s.24]. 

Prof. Ə.Abbasova görə, “təbii ki, vətəndaş dövlətdən təmin olunmasını tələb etdiyi hüquqlarının 

müqabilində dövlətə şərəf və ləyaqətlə xidmət etməlidir” [1, s.25]. Xüsusən də, asimmetrik risk 

nəzəriyyəsini xatırladan müəllif izah edir ki, “…dövlətin insan hüquqlarının və əsas azadlıqlarının 

məhdudlaşdırılması istiqamətində fəaliyyəti bunun üçün tələb olunan əsasın icazə verdiyi həddi 

keçməməlidir. Əks təqdirdə, “insan hüquqları” məfhumu həddən ziyadə deformasiyaya uğrayaraq 

universallığını itirə və mənasız bir ifadəyə çevrilə bilər” [1, s.25-26]. Fikrimizcə, bu məqam insan 

haqları və hüquqlarının vəhdəti məsələsinə aid bir nöqtədir ki, biz bunun dialektik formada olmalı 

olduğunu yuxarıda qeyd etsək də, müəllifin məsələyə sinergetik yöndən yanaşmasının bir sıra 

əsərlərində öz əksini tapdığını vurğulamaq istərdik. Yenidən insan hüquqlarının yaranma tarixinə və 

buna münasibətdə irəli sürülmüş fikirlərə geniş yer ayrılmış fundamental tarixi-fəlsəfi ekskursa 

qoşulmadan sırf insan haqları ilə əlaqədar fikirlərə müraciət etsək görürük ki, müəllifə görə, “insan 

haqları ideyasının təbii hüquqlardan qaynaqlandığını nəzərə alsaq, tam əminliklə deyə bilərik ki, insan 

hüquqları dövlətdən əvvəl mövcud olmuşdur” [1, s.79]. Buradan da belə bir nəticə çıxır ki, “deməli, 

insanın hüquq və azadlıqları dövlətlərin fərdlərə verdiyi “hədiyyə” olmadığı üçün dövlətin bu hüquqları 

birtərəfli məhdudlaşdırması da qəbuledilməzdir”. Yenə də, fikrimizcə, insan haqları və insan hüquqları 

anlayışı eyniləşdirildiyindən müəllifin “insan hüquqları dövlətdən əvvəl mövcuddur” ifadəsinin “insan 

haqları dövlətdən əvvəl mövcuddur” anlamında oxunması daha doğru olardı. Çünki tarixən hüququn 

elə dövlətdə yarandığı və buradakı hakimiyyətin sanksiyalaşdırılmış iradəsini ifadə etdiyi danılmazdır. 

Halbuki belə bir siyasi təsisat və hakim iradə olmazdan öncə də insan haqları mövcud olmuş və varlıq 

elə insanın mövcudluğu ilə əlaqəli universal, bəşəri bir haldır. Belə bir haldan hər hansı bir dövlətin, o 

cümlədən də siyasi quruluşun nələrisə “hədiyyə” etməsi artıq mövcud sistemdəki hüquqi münasibətləri 

əks etdirir. Haqlı olaraq insan haqlarını mahiyyətcə pozitiv anlayış hesab edən müəllifin fikirlərini 

yenidən redaktə edərək təqdim etsək deyə bilərik ki, “insan haqlarının məhdudlaşdırılması nəinki 

insana, nəticə etibarilə elə dövlətin özünə də ziyan vurur” [1, s.79]. Belə bir məhdudlaşdırma aləti isə 

yalnız dövlətin təsbitlədiyi hüquqlar, yaxud da cəmiyyətin hüquqsuzluq durumudur. Həqiqətən də, prof. 

Ə.Abbasovun bildirdiyitək, “tarixə nəzər salsaq görərik ki, insan hüquqları (bizsə deyərdik ki, insan 

haqları) pozulmuş və azadlıqları (bizsə deyərdik ki, hüquq və vəzifələri) məhdudlaşdırılmış ölkələrdə 

hakimiyyət sabitliyi, əmin-amanlıq, davamlı inkişaf deyil, siyasi və sosial qeyri-sabitlik, çevriliş və 

çevrilişə cəhdlər, sosial və iqtisadi tənəzzül mövcud olmuşdur” [1, s.79]. Amma cəmiyyətdə, məsələn, 

“…ümumi əxlaqa zidd olan və ya əxlaqın müəyyən meyarlarına görə ifrat səciyyə daşıyan haqdan 

istifadəyə görə (pornoqrafik, irqçi ədəbiyyat və kino, ifrat marginal qruplaşmalar) məhdudiyyətlərin 

müəyyən olun”masının özü hər bir ifratçılıq kimi haqqın ifratçılığının da eybəcərlik doğurduğunu 

təsdiqləyir [1, s.81]. Yaxud da, prof. Ə.Abbasovun köklü transformasiya şəraitində insan hüquqlarına, 

bizim isə insan haqlarına ən böyük əngəl, hətta təhlükə yaradan mənfur amillərdən biri kimi, sosial 

özgələşmədən bəhs etmişdir. Müəllifə görə, “özgələşmə, xüsusən, köklü və mürəkkəb transformasiya 

prosesində insan hüquq və azadlıqlarının adekvat anlaşılmasına, bu haqların təmin olunmasına 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

59 

bilavasitə təsir göstərən sosial hadisədir” [1, s.95]. Bu istinadda verilmiş sosial hadisə hesab edilən 

özgələşmənin, fikrimizcə, insan haqlarının adekvat anlaşılmasına, insan hüquqlarının isə təmin 

edilməsinə bilavasitə təsir göstərdiyini qeyd etmək daha doğru olardı. Belə ki, əksər hallarda insan 

hüquq və azadlıqlarının adekvat anlaşılması heç də zəruri olmadığı kimi, insan haqlarının təmin 

edilməsi də insan hüquqları olmadan qeyri-mümkündür. Bütövlükdə isə, müəllifə görə, özgələşmə 

“sosial hadisə olmaqla yanaşı, insanı konkret şəxsiyyət və fərdiyyət səviyyəsində öz ictimai 

təyinatından uzaqlaşdıran prosesdir” [1, s.98].  

İnsan haqları və hüquqlarının müasir vəziyyəti 

Müasir dövrdə insan hüquqlarını məhdudlaşdıran proseslər sırasında qloballaşma prosesi də 

müəllifin diqqətindən yayınmamışdır. Belə ki, o, sözügedən ədəbiyyatda qlobal böhran anlamında bu 

proses sayəsində insanın özgələşməsinin özünün yüksək həddinə çatdığını vurğulamışdır. Xüsusən də 

bu durumda, əlbəttə ki, “…həm milli suverenlik, həm də insan haqları kimi fundamental məsələlər 

ziyansız ötüşmür” [1, s.111]. Bütün bunları ümumiləşdirmiş prof. Ə.Abbasov qeyd edir ki, “müasir 

dünyanın mövcudluq forması olan qloballaşma prosesini insan hüquqları ideyasının reallaşması 

baxımından iki (müsbət və mənfi) aspektdən qiymətləndirmək mümkündür” [1, s.113]. Əgər, 

təbirimizcə, bunlardan biri insan haqları və hüquqlarının təminatlanmasında öz müsbət təsirini göstərən 

universallaşmadırsa, müəllif bunu demokratiyanın universal dəyərtək yayılmasına və qərarlaşmasına 

şərait və imkan kimi izah edir. Halbuki, fikrimizcə, demokratiyanın universal dəyər olmasından öncə 

bu rolun sahibi olan insan haqlarına və bu haqlarla ziddiyyət təşkil etməyən insan hüquqlarının yayılma 

və qərarlaşma şəraiti və imkanlarından bəhs etmək daha doğru olardı. Məgər tarixi inkişafında avtoritar 

mərhələdə olan cəmiyyətlərdə insan haqları və hüquqlarının gerçəkləşməsi mümkün deyildirmi? Yaxud 

da, bütün insan hüquqlarının ideal bir şəkildə gerçəkləşdirilən konkret demokratiya modeli 

mövcuddurmu? Bu sualların özü artıq elmi jarqonda populist status qazanmış və mahiyyətinə varmadan 

bir qurtuluştək istifadə edilən “demokratiya” ibarəsindən irəli gəlir. Fikrimizcə, bəşəri mövcudluqla 

əlaqədar istinad ediləsi yeganə abstraksiya vardırsa, bu da insan haqları ifadəsidir ki, onun da 

gerçəkləşdirilməsində pozitiv addım elə insan hüquqlarının konkret inkişaf səviyyəsinin müəyyən 

edilməsidir. Əks təqdirdə baş verməkdə olan mənfiliklərdə təkcə qloballaşma prosesinin deyil, bundan 

süi istifadə edərək dünyaya demokratiya dərsini keçmək istəyən bütün qüvvələri də asanca 

günahlandırmaq olar. Belələrinin sırasında, müəllifin də qeyd etdiyi kimi, dünyanın ən demokratik 

ölkələri sayılan Qərb sivilizasiyasına müraciət etsək, “insan haqları (biz buraya insan hüquqlarını da 

əlavə edərdik) ilə bağlı bir sıra mühüm məsələlərə gəldikdə, ABŞ və Avropa İttifaqı ölkələri özləri üçün 

rəva bilmədiklərini başqaları üçün məqbul sayırlar. Beləliklə də, faktiki, dünyada tüğyan edən 

haqsızlıqlara, ədalətsizliklərə dəstək vermiş olurlar. İnsanların haqqı, bir qayda olaraq, iqtisadi, 

geosiyasi və hətta şəxsi maraqlara qurban verilir” [1, s.114]. Odur ki, bu cür maraqlardan çıxış edib 

dünyaya demokratiya dərsini verməkdə məqsəd heç də insan haqları və hüquqlarının təmin edilməsi 

olmayıb, əksinə, sözügedənlərin daha da geriyədönməz bir halda dağıdılıb məhv edilməsi və ya yerli 

şərtlərdən (tarixi, milli, dini və s.) özgələşdirilməsidir. 

Həqiqətən də, prof. Ə.Abbasovun vurğuladığı kimi, “mahiyyət etibarilə, qloballaşma 

«bəşəriyyət» anlayışını yeni ontoloji məzmunla zənginləşdirir, bütün xalqlar üçün vahid həyat və 

fəaliyyət məkanı formalaşdırır” [1, s.118]. Amma bu zaman “…milli amilin itməsi və yoxa çıxması 

ehtimalını qəbul etməyə və yaxud qloballaşmaya adaptasiya olunmaq üçün milli özünəməxsusluğun və 

milli identikliyin qurban verilməsi fikri…qloballaşmanın çox ciddi, lakin heç də yeganə olmayan 

tələbidir ki, …milli identikliyini itirən insan çox şeyi, o cümlədən dini etiqad azadlığını və mədəni 

özünəməxsusluq hüququnu (bizsə deyərdik ki, haqqını) itirir” [1, s.119]. Elə “demokratiyanın yeni 

dalğası” məfhumu ilə “hər hansı maddi ehtiyaclardan, iqtisadi motivlərdən qaynaqlanan münasibət 

qlobal demokratikləşmənin qarşısını almamalıdır” [1, s.120] qənaətində olan müəllif C.Sorosun insan 

hüquqları və demokratiya məsələsində beynəlxalq təşkilatların öz üzərinə məsuliyyət götürməli 

olduqları fikrinə istinadən bildirir ki, “O (C.Soros-R.M.), hətta belə bir müddəa ilə çıxış edir ki, 

dövlətlər özlərinə məxsus suverenitetin bir hissəsini beynəlxalq təşkilatlara verə bilərlər” [1, s.120]. 

C.Sorosun buna misal kimi, “…öz suveren hüquqlarından (bizsə deyərdik ki, suveren haqlarından -

R.M.) əhəmiyyətli dərəcədə imtina etmiş Avropa İttifaqı ölkələrini göstərdiyi” kimi, hər halda bu 

ittifaqda özünü doğrultmayan məqamların mövcudluğunun müasir gündəmi zəbt etdiyi də 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

60 

unudulmamalıdır (məsələn, Yunanıstanın düşdüyü müasir durum baxımından). Əlbəttə, söhbət 

beynəlxalq təşkilatlardan gedirsə, bu təşkilatların ölkə suverenliyinə hörmət etməsi olduqca vacibdir. 

Çünki bu suverenliyin müəyyən məqsəd və maraqlar baxımından məhdudlaşdırılması heç də həmişə 

insan haqları və hüquqlarına uyğun bir şəkil ala bilmir. Odur ki, istənilən beynəlxalq təşkilatın suveren 

ölkənin haqq və hüquqlarını məhdudlaşdırmazdan öncə, bunların ən yüksək səviyyədə gerçəkləşməsini 

arzulaması və bu istiqamətdə fəaliyyət göstərməsi daha arzuedilən olardı. Əks təqdirdə, prof. 

Ə.Abbasovun qeyd etdiyi kimi, “Bütün dünya üçün nəzərdə tutulan konsept monosentrik ideyalar, 

təsəvvürlər əsasında qurula bilməz” [1, s.122]. Məntiqi olaraq universal konsepti mümkün hesab edən 

müəllif vurğulayır ki, bunun özü “nə amerikasayağı, nə də avropasayağı yeganə baxış bucağını qəbul 

etmir” [1, s.122]. Əslində, müasir dövrdə müşahidə edilən tendensiyaya münasibət bildirərək prof. 

Ə.Abbasov qeyd edir ki, “monosentrizm elə demokratiyanın özünü də boğan, sıxışdırıb meydandan 

çıxaran yanaşmadır” [1, s.122]. Yeri gəlmişkən, biz də bundan öncəki fikirlərimizin doğru anlaşılması 

üçün bir daha “Aristotelsayağı” demokratiyanı qəbul etmədiyimizin deyil, elə müasir dövrdə 

demokratiyanı monosentrizm şəklinə salınaraq insan haqları və hüquqlarının “kobud mədəni şəkildə” 

pozulmasının əleyhinə olduğumuzu vurğulamaq istərdik. Prof. Ə.Abbasov da bunu dəqiq olaraq 

aşağıdakı şəkildə tənqid etmişdir: “Qloballaşmanın monosentrik təməldən qaynaqlanaraq 

intensivləşməsi və yayılması bütün hallarda ideyaların, baxışların avtoritarizmidir ki, real diktaturalara 

yol açır. Nəticədə isə söz, iradə, fikir, dini etiqad azadlığı, layiqli yaşayış haqqı əlçatmaz mifə, 

reallaşmayan xəyallara çevrilir” [1, s.122]. Buraya biz müəllifin başqa əsərlərində fərqləndirməyə 

çalışdığı müasir anqlosakson liberalizmi ilə lebralizmin mahiyyət baxımından fərqli hadisələr olduğunu 

əsaslandırmasını da əlavə edə bilərik. Belə ki, bu xətti sözügedən əsərdə də davam etdirmiş prof. 

Ə.Abbasov müasir iqtisadi qloballaşmada korporasiyaları günahlandıraraq yazır ki, belələri ilə 

“Dünyanın həmrəyliyinə, bəşəri harmoniyaya xələl yetirən bu qeyri-məqbul strategiyanın həyata 

keçirilməsi məqsədilə, yeri gələndə, ayrı-ayrı dövlət başçılarına, siyasi xadimlərə ciddi təzyiqlər edilir, 

başqa ölkələrin iqtisadi həyatında təsirli yer tutub möhkəmləndirmək üçün müxtəlif adlar altında QHT-

lər, fondlar, hərəkatlar yaradılır, sərfəli “ictimai-siyasi eşalon” formalaşdırılır, mədəniyyət sahəsi, 

kütləvi informasiya vasitələri ələ keçirilir, “cəlb” olunmuş müxbirlər, incəsənət adamları və ictimai-

siyasi xadimlər vasitəsilə ictimai rəyə və psixologiyaya, insanların dünyagörüşünə, zövq və istehlak 

tələblərinə lazımi yönüm verilir” [1, s.123]. Mövqeyimizin tam dəstəkləndiyi bir məqam kimi 

müəllifdən aşağıdakı sitatı da vurğulamaq istərdik ki, “xüsusi zərurət olduqda transmilli korporasiyalar, 

böyük şirkətlər və onların təsiri altında hərəkət edən güc mərkəzləri, dövlət xadimləri, siyasi mafiya 

şəbəkələri bilavasitə hansısa ölkələrdə siyasi hakimiyyətin “demokratik qaydalara uyğun” 

formalaşmasına girişirlər və faktiki olaraq xalqların azad, sərbəst seçim hüququnu (bizsə deyərdik ki, 

haqqını) pozurlar” [1, s.123-124]. Bununla yanaşı, müəllif qeyd edir ki, “qismən azad”, “qismən 

demokratik” dəyərləndirilən ölkələr tədricən demokratiya yolu ilə inkişaf edənlərtək səciyyələnir ki, 

belə bir şəraitdə həmin ölkələrdə “…oliqarx, feodal-bürokratik, ifrat ənənəvi rejimlər, bir qayda olaraq, 

demokratik fasad arxasında fəaliyyət göstərməyə üstünlük verirlər, yəni siyasi mimikriya yolunu 

seçirlər” [1, s.124]. Bunun isə bu cür ölkələrdə mahiyyət dəyişikliklərinə gətirib çıxartmadığını 

vurğulayan tədqiqatçıya görə, “Həmin rejimlərin qloballaşmaya adaptasiyası, beynəlxalq münasibətlər 

sistemində iştirakı əksər hallarda milli maraqların və insan haqlarının qurban verilməsi hesabına başa 

gəlir ki, bu da ağır, dramatik nəticələrdə özünü göstərir” [1, s.124]. 

Həqiqətən də, biz ayrı-ayrı ölkələrin suveren haqlarının qorunması mövqeyindən çıxış edərkən 

bəzi hallarda bu suverenliyin insan haqları və hüquqlarının buxovuna çevrilməsinin şahidi ola bilərik. 

Amma istənilən halda, insan haqları və hüquqlarının azadlıq idealına uyğun bir şəkildə 

gerçəkləşdirilməsinin tərəfdarı kimi, biz beynəlxalq təşkilatlar üçün ayrı-ayrı dövlətlərin suveren 

haqlarına və hüquqlarına hörmət edilməsini zəruri hesab edərək, suveren dövlətlərin də sözügedn insan 

haqları və hüquqlarına riayət etmələrini vacib bilirik. Əks təqdirdə, prof. Ə.Abbasovun qeyd etdiyi kimi, 

buna riayət etməyən istənilən (müəllifə görə, avtokratik rejimli) bir ölkədə “demokratik frazeologiya 

ilə əməli fəaliyyət arasında uçurum yaranır ki, nəticədə cəmiyyətdə insani münasibətlərin ahəngdarlığı 

pozulur, disharmoniya, destruksiya dərinləşir və kəskinləşir. Belə şəraitdə, aydındır ki, insan hüquq və 

azadlıqlarının təmin olumasında ciddi problemlər yaranır” [1, s.125]. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

61 

Biz artıq geniş şəkildə təsvir etdiyimiz prof. Ə.Abbasovun sözügedən əsərində yer almış növbəti 

müddəanı redaktə edərək qeyd etmək istərdik ki, müəllifin qeyd etdiyi kimi, “fəaliyyətdə olan hüquqi 

normalar və hüquqi şüur əsasında insan hüquqları ilə bağlı təsəvvürlər dayanmırsa,…” cümləsində həm 

təkrarçılıq, həm də mahiyyət baxımından “insan haqları ilə bağlı təsəvvürlər” ifadəsinin işlədilməsi 

yerinə düşərdi. Çünki istənilən bir cəmiyyətdə fəaliyyət göstərən hüquqi norma və hüquqi şüur özü kimi 

başqa bir insan hüquqları ilə deyil, məhz bütövlükdə insan hüquqlarına istiqamət göstərən, ümumi ideal 

olan insan haqları ilə tənzimlənir. Belə bir tənzimləmə fəaliyyətində isə ayrı-ayrı insan hüquqlarının 

bir-biri ilə rəqabət aparmaları da elə bütün bunların insan haqlarına uyğun olub-olmamasını aşkarlayır. 

Doğrudan da, ümumbəşəri və ideal olanlar insan haqlarına uyğun gəlməyərək, prof.Ə.Abbasovun 

təbirincə desək, “…qəbilə-tayfa, qrup maraqları dominantlıq təşkil edirsə, vətəndaşlar 

“özümüzünkülər”ə və “yadlar”a bölünürsə, ayrı-seçkilik psixologiyası aşılanırsa, deməli, demokratiya 

heç vaxt tam məzmunda və həcmdə qərarlaşa bilməz” [1, s.125]. 

Nəticə 

Haqları insan hüquqları ilə eyniləşdirib yalnız bəşəriyyətin irəli sürdüyü ideya kimi təqdim 

edilməsi bu hadisənin mahiyyətini tam açıqlamır. Məqalədə “ontoloji tarazlıq” qorunması baxımından 

haqların tənzimləyici ideallar kimi geniş məzmuna malik olduğu vurğulanmışdır. Beləliklə də, haqların 

tarixən inkişaf etmiş kateqoriyalar olduğunu iddia etmiş mövqelərlə yanaşı, onların bəşəriyyətə bəxş 

edilmiş nemət olduğu qeyd edilir. Buna dəlil kimi, miflərdən tutmuş səmavi dinlərə qədər, o cümlədən 

də təbii hüquq nəzəriyyəçilərinin baxışlarında belə, bu məqamın gözardı edildiyi aşkarlanır. Həmçinin 

təbii hüquq nəzəriyyəsinin ortalığa çıxma səbəblərinin də işıqlandırılması mühüm maraq doğurmaya 

bilməz. Bütövlükdə isə insan haqları insan hüquqlarına istiqamətverici ideal rolunu oynayıb, onların 

ədalətli olmasının əsasıdır.  

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

1. Abbasov Ə. İnsan haqları və ictimai rəy. Bakı, “Təknur”, 2013, 218 s. 

2. Məmmədov Z.C. Azərbaycan fəlsəfəsi tarixi. Bakı, “Bilik”, İrşad Mərkəzi, 1994, 340 s. 

3. Сейла Бенхабиб. Притязания культуры. Равенство и разнообразие в глобальную эру, 

Пер. c англ.; под ред. В.И.Иноземцева. М.:Логос,2003, 305 с. 

4. https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%80%D0%BE%D1%86%D0%B8%D0%B9,_

%D0%93%D1%83%D0%B3%D0%BE 

 

 

Rəyçi: f.e.d., prof. Ə.Abasov 

  

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%80%D0%BE%D1%86%D0%B8%D0%B9,_%D0%93%D1%83%D0%B3%D0%BE
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%80%D0%BE%D1%86%D0%B8%D0%B9,_%D0%93%D1%83%D0%B3%D0%BE


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

62 

УДК 101.1 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).062 

 

КОНЦЕПЦИЯ «РЕВОЛЮЦИИ»: ОТ ЭТИМОЛОГИИ ДО ЦИФРОВОЙ И 

КУЛЬТУРНОЙ ТРАНСФОРМАЦИИ 

 

Зохра Алиева 

Доктор философии по философии, доцент 

Институт философии и социологии НАНА, Азербайджан  

zohraliyeva@rambler.ru 

https://orcid.org/0000-0001-9817-2924 

 

Резюме. В статье рассматривается эволюция философского понятия «революция» — от 

античных представлений о цикличности перемен до современного постгуманистического 

понимания, в рамках которого революция осмысливается как культурно-онтологический 

процесс. Особое внимание уделяется различию между научными и социально-политическими 

революциями, а также переосмыслению феномена революции в контексте цифровой циви-

лизации. 

Ключевые слова: революция, модерн, постгуманизм, культура, сознание, транс-

формация. 

 

“İNQİLAB” KONSEPSİYASI: ETİMOLOGİYADAN RƏQƏMSAL VƏ MƏDƏNİ 

TRANSFORMASİYAYA 

 

Zöhrə Əliyeva 

 

Xülasə. Bu məqalədə “inqilab” fəlsəfi anlayışının təkamül prosesi, yəni bu anlayışın — 

dəyişikliklərin dövriyyəsi haqqında qədim təsəvvürlərdən inqilabın mədəni-ontoloji proses kimi 

təzahür etdiyi müasir posthumanist anlayışa qədər olan inkişaf dövrü araşdırılır. Xüsusi diqqət elmi və 

sosial-siyasi inqilablar arasındakı fərqlərə, həmçinin rəqəmsal sivilizasiya kontekstində inqilab 

fenomeninin yenidən dəyərləndirilməsinə yönəldilmişdir. 

Açar sözlər: inqilab, müasirlik, posthumanizm, mədəniyyət, şüur, transformasiya. 

 

THE CONCEPT OF "REVOLUTION": FROM ETYMOLOGY TO DIGITAL AND 

CULTURAL TRANSFORMATION 

 

Zohra Aliyeva 

 

Abstract. This article examines the evolution of the philosophical concept of "revolution" — 

from ancient notions of cyclical change to the contemporary posthumanist understanding, in which 

revolution manifests as a cultural-ontological process. Particular attention is paid to the distinction 

between scientific and socio-political revolutions, as well as to the reinterpretation of the revolution 

phenomenon in the context of digital civilization. 

Keywords: revolution, modernity, posthumanism, culture, consciousness, transformation. 

 

Введение 

Термин «революция» — один из ключевых и наиболее противоречивых концептов в 

человеческом дискурсе. Этимологически он восходит к латинскому revolutio — «вращение», 

«возвращение» и изначально обозначал циклические движения небесных тел. Со временем 

значение термина эволюционировало, приобретя смысл радикальных преобразований в 

политике, науке, культуре и обществе. В современном мире революционность всё чаще 

проявляется не в разрушении, а в трансформации смыслов, что особенно заметно при переходе 

https://orcid.org/0000-0001-9817-2924


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

63 

от индустриальной к цифровой цивилизации (Маммедзаде, 2022, с. 15–18). Понимание 

революции как механизма глубоких изменений требует комплексного рассмотрения в историко-

философском, научном и культурном контекстах. 

Методология исследования 

В исследовании применён сравнительно-исторический и герменевтический метод анализа 

философских концептов революции, позволяющий выявить эволюцию смыслов от античности 

до постгуманистического дискурса и обозначить трансформацию понятия в современном 

культурном контексте. 

Настоящая статья рассматривает концепцию революции через три основные призмы: 

1. Происхождение и значение революции в классической мысли. 

2. Политическое и научное применение в Новое время. 

3. Переосмысление революции в постмодернистском и цифровом контексте. 

 

Революция в классической мысли 

Этимология и первые употребления 

Классическое понимание революции имеет глубокие корни в античной философии и 

космологии. В Древней Греции термин в основном относился к природным и космическим 

циклам. В Альмагесте Птолемея «революции» небесных сфер описывались как гармоничные и 

предсказуемые движения планет, подчеркивающие стабильность и повторяемость, а не 

радикальные перемены (Птолемей, 150 г. н. э.). Философы античности, такие как Платон и 

Аристотель, начали применять этот термин к человеческим обществам, связывая изменения с 

внутренними противоречиями. Таким образом, фундаментальное понимание революции как 

циклического и структурного процесса уже закладывалось в античной мысли и станет основой 

для её осмысления в эпоху Нового времени. 

Политические изменения в понимании Аристотеля 

Как известно, Аристотель был не только философом, но и тонким наблюдателем 

общественных процессов. Он подробно рассматривал, почему и как происходят политические 

изменения, вводя ключевое понятие stasis (στάσις) — гражданский конфликт. По мысли 

Аристотеля, причины революций всегда кроются в человеческих чувствах и общественных 

противоречиях. Он выделял две основные причины: 

1.Экономическое неравенство — разрыв между богатыми и бедными неизбежно 

рождает напряжение и стремление изменить существующий порядок. 

2.Ощущение несправедливости — когда люди считают политическую систему 

угнетающей, недовольство перерастает в открытое противостояние. 

Аристотель подчёркивал, что подобные потрясения подрывают устойчивость полиса, и 

потому выступал за постепенные, разумные реформы, а не за насильственные перевороты 

(Аристотель, 1998). В умеренности и гармонии он видел залог политического здоровья общества 

— идея, актуальная и в XXI веке. Если для античных мыслителей революция представляла 

собой скорее циклическое движение, то в эпоху Нового времени она становится символом 

прогресса и освобождения. 

 

Революция в Новое время 

Политические революции и философия Просвещения 

Эпоха Просвещения стала переломным моментом, когда революция стала восприниматься 

как средство радикального преобразования общества. Вольтер, Руссо и Монтескьё критиковали 

традиционные порядки и утверждали идеалы свободы и равенства. Эти идеи стали философской 

основой для Французской революции (1789–1799). Ханна Арендт отмечала: «Смысл революции 

— это свобода, свобода начать что-то новое» (Арендт, 1963). Для мыслителей Нового времени 

революция — это не просто бунт, а создание нового политического пространства, в котором 

рождается свобода. 

 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

64 

Научные и социально-политические революции 

Важно различать научные и социально-политические революции, поскольку их движущие 

силы и последствия различны. Первые связаны с изменением способов познания, вторые — со 

структурой власти и идеологических оснований общества. 

Ильхам Маммедзаде отмечает: «Вектор культурной динамики смещается от внешнего 

преобразования мира к внутреннему преобразованию человека» (Маммедзаде, 2022, с. 15–18). 

Революция становится формой смысловой эволюции, где трансформация культурных кодов и 

сознания движет исторический процесс. Научные революции трансформируют когнитивные 

структуры общества. Томас Кун в Структуре научных революций показывает, что прогресс 

происходит через смену парадигм: 

 Коперниканская революция (геоцентризм → гелиоцентризм), 

 Замена физики Ньютона теорией относительности Эйнштейна. 

Мишель Фуко рассматривал революцию как процесс переосмысления власти: «Власть не 

только подавляет — она производит знания, формы поведения и субъекты» (Фуко, 1975). Таким 

образом, революции могут не разрушать, а воспроизводить существующие структуры — 

примером служит советский опыт XX века. Постепенно понятие революции утрачивает чисто 

политико-социальное значение и начинает охватывать область технологий и сознания, что 

особенно проявляется в XXI веке. 

 

Цифровая революция и постгуманистический сдвиг 

В XXI веке мы стали свидетелями новой — цифровой — революции, которая меняет не 

просто устройства, а саму природу человеческого существования. Технологии проникают во все 

сферы жизни — от мышления и обучения до коммуникации и идентичности. 

Постгуманистическая перспектива показывает, что это не просто технологический скачок, 

а глубокий сдвиг в сознании. Человек перестаёт быть центром вселенной и становится частью 

технокультурной экосистемы, где данные, алгоритмы и ИИ выступают равноправными 

участниками. Мы больше не просто пользователи технологий — мы срастаемся с ними, 

формируя новую субъектность, где границы между «человеком» и «машиной» становятся всё 

более условными. Цифровая революция породила не только новые формы восприятия, но и 

целый спектр культурных и социальных трансформаций, формирующих контуры современного 

общества. 

 

Современные контексты: цифровые и культурные революции 

Цифровая революция, социальные и культурные движения 

Конец XX — начало XXI века характеризуется радикальной трансформацией 

коммуникации, экономики и социальных движений. Основные черты цифровой эпохи, по 

Мануэлю Кастельсу (2009), включают: 

1. Глобализацию коммуникации; 

2. Децентрализацию источников информации; 

3. Появление новых публичных пространств. 

Цифровые технологии усилили влияние социальных движений: 

 Арабская весна (2010–2012) — социальные сети стали инструментом мобилизации и 

политического самовыражения. 

 Black Lives Matter — цифровые платформы превратились в инструмент борьбы за 

расовую справедливость. 

 Fridays for Future — глобальное климатическое движение, инициированное Гретой 

Тунберг, показало, как молодежь использует технологии для координации действий в защиту 

климата (Тунберг, 2019). 

Эти примеры демонстрируют, что цифровая революция переопределила динамику власти 

между государством, корпорациями и гражданским обществом, став движущей силой 

культурных изменений. Однако стремительное развитие цифровой среды сопровождается не 

только возможностями, но и новыми этическими дилеммами. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

65 

Этические и социальные вызовы 

Цифровая революция открывает перед человечеством новые горизонты, но и бросает 

сложные вызовы: 

 Конфиденциальность (Зубофф, 2019) — наблюдение становится нормой, а частная 

жизнь — роскошью. 

 Дезинформация (Туфекчи, 2017) — цифровые платформы превращаются в машины 

распространения лжи. 

 Цифровой разрыв (Кастельс, 2009) — неравенство в доступе к технологиям усиливает 

социальное расслоение. 

 Алгоритмическая предвзятость (О’Нил, 2016) — даже нейтральные алгоритмы могут 

воспроизводить несправедливость. 

 Платформенный капитализм (Срничек, 2019) — данные становятся формой власти и 

контроля. 

Бернар Стиглер (1994) описывает технологическую революцию как непрерывный 

процесс, в котором каждое изобретение запускает новый цикл изменений, заставляя 

человечество искать баланс между прогрессом и этикой. 

 

Заключение 

Революция остаётся многомерным феноменом, выходящим за рамки политических 

переворотов. Цифровые и культурные революции трансформируют экономику, коммуникацию, 

идентичность, власть и формы гражданственности. Различие между социально-политическими 

и научными революциями важно для анализа современной динамики изменений. Понимание 

революции как процесса смысловой трансформации, а не разрушения, позволяет глубже 

осмыслить вызовы XXI века. 

Автор подчёркивает, что в эпоху постгуманизма революция приобретает адаптивный 

характер — это уже не разрыв, а способ обновления, поиска новых форм гармонии между 

человеком, техникой и культурой. 

 

Использованная литература 

Arendt, H. (1963). On revolution. Gallimard. 

Aristotle. (1998). Politics. Flammarion. 

Castells, M. (2009). La société en réseau. Fayard. 

Foucault, M. (1975). Discipline and punish. Gallimard. 

Harari, Y. N. (2018). 21 lessons for the 21st century. Sindbad. 

Kearns, M., & Roth, A. (2019). The ethical algorithm. Oxford University Press. 

Kuhn, T. (1962). The structure of scientific revolutions. Éditions du Seuil. 

Mammedzade, I. (2022). Philosophy and cultural mission: From modernity to posthumanism. 

Bulletin of Philosophy and Sociology, (2), 15–18. 

O’Neil, C. (2016). Weapons of math destruction. Crown Publishing. 

Ptolemy. (150 C.E.). Almagest. 

Srnicek, N. (2019). Platform capitalism. Higher School of Economics Press. 

Stiegler, B. (1994). Technics and time. Galilée. 

Thunberg, G. (2019). Fridays for future. Penguin Books. 

Tufekci, Z. (2017). Twitter and tear gas: The power and fragility of networked protest. Yale 

University Press. 

Zuboff, S. (2019). The age of surveillance capitalism. PublicAffairs. 

 

Rəyçi: f.e.d., prof. İlham Məmmədzadə 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

66 

UOT: 18 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).066 

 

SOKRATAQƏDƏRKİ DÖVRDƏ ESTETİK FİKRİN XÜSUSİYYƏTLƏRİ 

 

Nailə Əsədova 
fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru 

AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu, Azərbaycan 

nailya_asadova@inbox.ru 

https://orcid.org 0000–0002–0572–2454 

 

Xülasə. Nailə Əsədovanın məqaləsinin əsas məqsədi – Sokrataqədərki dövrdə estetik fikrin 

xüsusiyyətlərinin fəlsəfi təhlilidir. Müəllif məqaləni yazarkən müqayisəli analiz metodundan istifadə 

etmişdir. Məqalənin elmi yeniliyi ondadır ki, burada Sokrataqədərki dövr yunan filosoflarının irəli 

sürdükləri estetik ideyaların Qədim Şərq mütəfəkkirləri tərəfindən irəli sürülən estetik ideyalarla 

müqayisəli təhlili aparılır. Tədqiqatın yekunu olaraq müəllif belə bir nəticəyə gəlmişdir ki, əgər antik 

estetik təfəkkürün başlıca xüsusiyyətlərindən biri onun miflə sıx bağlılığı idisə, antik estetik düşüncə 

tərzinin ikinci başlıca xüsusiyyəti onun kosmosentrizm prinsipinə söykənməsi idi. Kosmosentrizm 

prinsipinin özü isə təkcə mifin deyil, həm antik və bütövlükdə qədim fəlsəfənin ən mühüm əsaslarından 

birini təşkil edir. 

Açar sözlər: Sokrataqədərki dövr, Qədim Şərq, estetik təfəkkür, kosmosentrizm, nizam, xaos, 

mif, harmoniya. 

 

ОСОБЕННОСТИ ЭСТЕТИЧЕСКОЙ МЫСЛИ 

В ДОСОКРАТИЧЕСКИЙ ПЕРИОД 

 

Наиля Асадова 

 

Резюме. Основной целью статьи Наили Асадовой является философский анализ 

особенностей эстетического мышления в досократический период. При написании статьи автор 

использовал метод сравнительного анализа. Научная новизна работы заключается в 

сопоставлении эстетических идей, выдвинутых досократическими греческими философами, с 

эстетическими концепциями мыслителей Древнего Востока. В результате исследования автор 

приходит к выводу, что одной из ключевых особенностей античного эстетического мышления 

была его тесная связь с мифом, тогда как второй важной особенностью выступала опора на 

принцип космоцентризма. Космоцентризм являлся одним из главных оснований не только 

мифологического мышления, но и всей древней философии в целом. 

Ключевые слова: досократический период, Древний Восток, эстетическое мышление, 

космоцентризм, порядок, хаос, миф, гармония 

 

CHARACTERISTICS OF AESTHETIC THOUGHT IN THE PRE-SOCRATIC  

PERIOD 

 

Naila Asadova 

 

Abstract. The main objective of Naila Asadova's article is a philosophical analysis of the 

specialities of aesthetic thinking in the pre-Socratic period. When writing the article, the author used 

the method of the comparative analysis method. The scientific novelty of the article lies in the 

comparative analysis of the aesthetic ideas put forward by pre-Socratic Greek philosophers with the 

aesthetic ideas put forward by the thinkers of the Ancient East. As a result of the study, the author came 

to the conclusion that if one of the main specialities of ancient aesthetic thinking was its close 

connection with myth, then its second main speciality was its reliance on the principle of 

https://orcid.org/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

67 

cosmocentrism. The principle of cosmocentrism is one of the most important foundations not only of 

myth, but of all ancient philosophy as a whole. 

Keywords: pre-Socratic period, Ancient East, aesthetic thinking, cosmocentrism, order, chaos, 

myth, harmony. 

 

Giriş 

Sokrataqədərki fəlsəfə həm antik fəlsəfənin, həm də Qədim Şərq fəlsəfəsinin müəyyən hissəsini 

özündə ehtiva edir. Bu səbəbdən antik estetik təfəkkürü anlamaq üçün bütövlükdə qədim dünya 

mədəniyyətinə nəzər salmaq lazım gəlir. Qədim dunya mədəniyyəti isə öz başlanğıcını, əlbəttə ki, 

Qədim Misir mədəniyyətindən götürür. 

Qədim Misirdə işarə-şəkillər – heroqliflərdən istifadə edilirdi. 750 heroqlif var idi. Yazı üçün 

papirusdan istifadə edilirdi. Misirlilər daşqın zamanı həmişə ulduzların eyni nöqtədə olduğunu 

müşahidə edirdilər. Qədim Misirdə musiqi və rəqs sənəti yüksək inkişaf etmişdi. Nəfəs, zərb və simli 

musiqi alətləri mövcud idi. Rəqqasələr bəzən döyüş səhnələrini təsvir edən pantomimlər ifa edir, 

məbədlərdə dini mərasimləri səhnələşdirirdilər. Qədim Misirdə allahları heyvanbaşlı insan şəklində 

təsvir edirdilər. Bu da ovçuluqla bağlı idi. Misirdə Amon Ra (Günəş allahı) baş allah sayılırdı. Qədim 

Misirdə Nut – Səma ilahəsi, Geb isə – Yer tanrısı hesab edilirdi. Qədim Misir mədəniyyətinin mühüm 

cizgiləri – misirlilərin özlərinin «qeyri-normallıq» hesab etdikləri «ölümə qarşı etiraz» olmuşdur. 

Ölməzliyə olan güclü meyil misirlilərin bütün dünyagörüşünü müəyyən etmiş, Misirin bütün dini 

fikrinə daxil olmuş və qədim Misir mədəniyyətini formalaşdırmışdır. Elə bu səbəbdən də Qədim Misirin 

ən qədim və möhtəşəm memarlıq abidələri ehramlar (piramidalar) idi. Ehramlar dünyanın 7 

möcüzəsindən biridir. Misir fironları özləri üçün ehramlar tikdirmişlər. Fironlar öldükdən sonra həmin 

ehramlarda dəfn edilirdilər. Ehramlar yüz minlərlə nəhəng daşlardan inşa edilmişdir. Bu möhtəşəm 

ehramlar bir tərəfdən axirət dünyasına inam yaratmalı, digər tərəfdən isə fironların əzəmətini nümayiş 

etdirməli idi. Qədim Misirdə fironun sərdabəsinə o dünyada ona xidmət etmək üçün insan fiqurları 

qoyurdular. Ən möhtəşəm ehram e.ə. XXVII əsrdə Memfis yaxınlığında firon Xeopsun (Xufunun) 

şərəfinə tikilmişdir. Ehramların yaxınlığında bütöv qaya parçasından insanbaşlı, aslanbədənli nəhəng 

heykəl – sfinks yonulmuşdur. Bu nəhəng heykəl çox vahiməli olduğu üçün “dəhşətlər atası” 

adlandırılmışdır. Bəlkə də, sfinks ehramların qoruyucusu məqsədi ilə qoyulmuşdur. Misir fironları Nilin 

qərb sahilində Amon allahın şərəfinə inşaat işləri aparmış və onun adına məbəd tikmişlər. Burada 

Misirin mərkəzi şəhərlərindən olan Fiv yerləşirdi. Bu şəhər Yeni səltənət dövründə ölkənin paytaxtı 

mövqeyini saxlayırdı. Müasir Karnak yaxınlığında Fiv şəhərinin xarabalığı qalmışdır. III Amenxotep 

də Fiv şəhərində Amonun şərəfinə tikinti işləri görmüşdü. O, Amon məbədinin giriş hissəsinin hər iki 

tərəfindən kəsik ehram şəklində darvaza ucaltdırmışdı. Özünəməxsus xeyrat məbədlərdən birini Amona 

həsr etmişdi. Amon məbədinin önündəki darvaza qızılla işlənmişdi. Luksor məbədlərinin divarlarına 

qızıl təbəqəsi, döşəməyə isə gümüş vurulmuşdu. Məbədlərə gedən yollar lövhə ilə döşənmişdi. Amon 

məbədinə gedən yolun kənarında qoyun heykəlləri düzülmüşdü. Qoyun Amon məbədinin müqəddəs 

heyvanı hesab edilirdi. Hökmdarın xeyrat məbədi yolu kənarına itəbənzər heykəllər qoyulmuşdu. 

Məbədlərdə fironun əzəmətli və hündür heykəlləri də ucalırdı. Amon ümum-Misir allahı hesab 

olunurdu. Ona həsr olunmuş məbədlər hər yerdə inşa edilmişdi. "Günəş evi" adlanan Aton məbədi 

zənginliyi ilə fərqlənirdi. Həm məbədlərdə və saraylarda, həm də real həyatda estetik tələblərə son 

dərəcə mühüm əhəmiyyət verilirdi. IV Amenxotepin arvadı Nefertiti minilliklər ərzində gözəllik 

təcəssümü sayılırdı (9).  

Əgər Qədim Hindistanda fəlsəfə mifoloji kosmosentrizmin dini transsendentalizm üzərində 

qələbə simvolu kimi formalaşmışdısa, əgər Qədim Çində fəlsəfə, əksinə olaraq, məhz 

transsendentalizmin ifadəçisi kimi meydana gəlmişdisə və özünü mifik kosmosentrizmə qarşı 

qoymuşdusa, Qədim Yunanıstanda fəlsəfə materializmin mifoloji kosmosentrizmə qarşı, praqmatik 

həyat tərzinin qəhrəmani həyat tərzinə qarşı müxalifət forması kimi meydana gəldi (5, s.14). 

Qədim yunan estetik fikrinin təşəkkülü 

Qədim yunan fəlsəfəsinin başlanğıc məqamından fərqli olaraq, qədim yunanların mifik 

kosmosentrizmi səmanı canlı kainatın atası, Yeri isə anası hesab edirdi. Əgər mifologiya etik baxımdan 

yanaşıldıqda qəhrəmanlığı vəsf edirdisə, estetik baxımdan yanaşıldıqda insan gözəlliyini vəsf edirdi (3, 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

68 

s.13). Mifologiyanın gözəlləri də, qəhrəmanları da ilahi mənşəli hesab olunurdu. Homerin İliadada və 

Odisseyada obrazını yaratdığı Yelena da elə ilahi gözəllik sahibi kimi təqdim olunurdu. Homerin özü 

qəlbinin dərinliklərində qəhrəmanlıqdan daha çox gözəlliyin tərənnümçüsü idi. Görünür, elə buna 

görədir ki, Homer insanların vaxtlarını mənalı keçirmələrini onda görürdü ki, bütün ariflər, mənsəb və 

rütbələrdən asılı olmayaraq, sıra ilə əyləşib, böyük ehtiram və diqqətlə öz müğənnilərinə, bəstəkarlarına 

qulaq asırlar. Yunanlar öz tarixlərinin ilkin dövründə ümumən məlum olduğu kimi, mifik dünyagörüş 

sahibi idilər və özlərinin mifoloji kosmosentrizmini yaradırdılar (7;8;17). 

“Gözəl”, “gözəllik”, “harmoniya” kimi mühüm estetik terminlər Homerin əsərlərində yer alır (20, 

c.16). Lakin bu terminlər Homer tərəfindən təhlil deyil, gözəllərin vəsf olunması üçün istifadə olunurdu 

(16). 

Antik estetik təfəkkürün birinci ən mühüm mənbəyi mif idisə, ikinci ən mühüm mənbəyi qədim 

yunan fəlsəfəsi idi. Amma qədim yunan fəlsəfəsi materializm olaraq yarandığından, əlbəttə ki, Homerin 

və bütövlükdə mifin inkarı kimi doğulmuşdu. Lakin buna baxmayaraq qədim yunan fəlsəfəsi mifi və 

kosmosentrizmi bu və ya digər dərəcədə özündə yaşadırdı. 

Məsələn, mifik kosmosentrizmin xaosa aid etdiyi demək olar ki, bütün cəhətlər Anaksimandrın 

mütləqlik statusu verdiyi arxedə də vardır. Mifologiyanın bizə təqdim etdiyi xaos, əslində, maddiliyin 

daşıyıcısıdır. Anaksimandr tərəfindən arxeyə verilmiş xarakteristikada passivlik, amorfluq, qeyri-

müəyyənlik əlamətləri ilə yanaşı, dünyanın bütün forma və imkanlarını öz içərisində saxlama əlaməti 

də yer alır (24, c.116-129). Formanın reallıqdan öncə də mövcud olduğunun qəbul edilməsi isə həm 

mifə, həm də estetik təfəkkürə bir işarədir. 

 

2. Qədim yunan fəlsəfəsində estetik fikrin başlıca simaları 

Qədim yunan fəlsəfəsində estetik fikir öz başlanğıcını Pifaqordan götürür, deyə bilərik. 

Pifaqorun determinizmi bir çox hallarda materializmdən daha çox, kosmosentrizmlə çulğalaşır. 

Bu hal xüsusən onun estetikasında özünü göstərir: “Gözəllik – mənbəyi Allahın ixtiyarında olan bir 

harmoniyadır. Gözəlliyin mütləq nümunəsi, proobrazı və gözəllik hissinin mənbəyi elə kosmosun 

özüdür. Hərəkət edən başqa cisimlər kimi, göydəki planetlər də səs salır. Hər bir planet özünün ölçüsünə 

və sürətinə müvafiq olaraq səs çıxarır və bütün bunlardan kainat musiqisi yaranır. Bu musiqi isə insan 

qəlbinə və əxlaqına güclü və müsbət təsir göstərir. Musiqi insan ruhunu katarsis edir, onu qəzəb, qorxu, 

qısqanclıq kimi zərərli ehtiraslardan təmizləyir. Musiqi insan bədənini də azardan, naxoşluqdan 

təmizləyə bilir” (1, s.190-196). 

Pifaqorda və pifaqorçularda estetik təfəkkür "gözəllik" anlayışı üzərində deyil, "harmoniya" 

anlayışı üzərində qurulmuşdu. Pifaqorçular bütün kainatın harmonik təşkilatlanması əqidəsində idilər 

və harmonik təşkilatlanan kainatı kosmos adlandırırdılar. Pifaqorçular belə hesab edirdilər ki, sayların 

harmoniyası həyatın bütün hadisələrində və o cümlədən incəsənətdə, xüsusən də musiqidə təzahür edən 

obyektiv bir qanunauyğunluqdur. Beləliklə, Pifaqor kainatda hökm sürən nizama və harmoniyaya 

diqqət yetirir. Pifaqorçulara görə, harmoniya uyğunluğu, mütənasibliyi, tərkib hissələrin bütovlüyünü 

nəzərdə tuturdu. Pifaqorçuların təliminin xüsusiyyəti, əslində, onların bütün fəlsəfi müddəalarının 

estetik xarakter daşıması ilə səciyyələnir (4, s.21;18, c.350; 22, c.86). 

Pifaqorun və pifaqorçuların əbədi təkrar ideyası isə kosmosentrik ideya olaraq Heraklit 

(b.e.ə.530-470) tərəfindən onun Kainat haqqında təlimində inkişaf etdirildi. 

Kainat Heraklitdə bəzən gurlaşıb alışan və bəzən də zəifləyib sönən əbədi və canlı odun fonunda 

təsvir olunur. Məhz həmin od Kainata kosmos xarakterini verir. Lakin bu od öz izafiliyi ucbatından 

kosmosu məhv də edə bilir, bu halda dünya alışıb-yanan nəhəng bir tonqala çevrilir. Eyni zamanda 

kosmik odun çatışmazlığı ucbatından, onun kifayət qədər olmaması üzündən Dünya öz gözəlliyini və 

əzəmətini tədricən itirir. Kosmik odun qoynunda Dünyanın alışması və sonradan sönməsi prosesləri 

daimi olaraq bir-birini əvəz edir. Əgər o, alışaraq bütövlükdə kosmosun məhvinə gətirib çıxarırsa, 

tamamilə sönərkən əvvəlcə suya, sonra isə havaya və torpağa çevrilir (11, c.275-280).  

Antik estetik təfəkkür Heraklitin şəxsində həm də loqos anlayışı vasitəsilə mövcuddur. Yunan 

sözü olan loqos dilimizdə işlənən “söz”, “fikir”, “anlayış”, “zəka” ifadələrinə çox yaxındır. Lakin 

Heraklit loqosu təkcə insana aid etmir, insandan kənarda da onun obyektiv mövcudluğunu qəbul edir. 

Loqos real mövcud olmaqla yanaşı, bütün dünyanın əsasını təşkil edir. O, ən ümumidir, zəruridir və 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

69 

daimidir. Heraklitdə loqos bütün dünyanı saran Dünya Zəkasıdır. Antik təfəkkürün müasir 

səciyyələndirilməsi burada insan zəkasının kosmosa şamil edildiyini güman edir. Lakin antik 

təfəkkürün özü isə bunun əksinin qəbul olunmasından çıxış edirdi. İnsan dərrakəsi antik təfəkkür 

baxımından öz-özlüyündə zəka deyildir, həqiqi zəka dünya zəkasıdır, kosmosun ruhudur. İnsan Dünya 

Ruhunu yalnız öz içərisində duyduqda, Dünya Zəkasını yalnız öz içərisində dərk etdikdə onun insani 

ağlı həqiqiləşir, hətta ilahiləşir və zəka olur. Heraklit fəlsəfəsində və estetikasında subyektiv amil son 

dərəcə mühüm əhəmiyyət kəsb edir. Bununla bağlı iki xarakterik nümunəni göstərək: “Dəniz suyu həm 

ən təmiz və həm ən çirkin sudur, balıqlar üçün o, içməyə yarayır, onlara can verir, insanlar üçün isə 

içməyə yaramır, zərərdir”; və ikinci nümunə: “Meymunların ən gözəli insan nəsli ilə müqayisədə 

eybəcərdir”. İnsan Dünya Zəkasını öz içərisində dərk etməyə nail olduğu zaman o, dünyanı da gözəl 

quruluşlu, gözəl harmoniya kimi qavrayır (14, s.78). 

Heraklitin bizə gəlib çatan fraqmentlərindən birində belə deyilir: “Gizli harmoniya aşkardan daha 

yaxşıdır”. Bəzi estetiklər bu fikri “gizli harmoniya aşkardan daha güclüdür" kimi başa düşürlər. Hüseyn 

Əlizadə bu mülahizənin mənasını belə başa düşməyi təklif edir ki, harmoniyanı yaradan əksliklər nə 

qədər dərində olarsa, onun estetik mahiyyəti bir o qədər güclü olar. Yəni əksliklərin ziddiyyəti daha az 

olar və gözə çarpmaz. Hüseyn Əlizadə bu müddəadan çıxış edərək belə bir nəticə əldə edir ki, estetik 

fikir tarixində ilk dəfə olaraq estetikaya dialektik ideyanın nüfuz etməsi və gözəlliyin nisbi xarakteri 

etiraf olundu, bu da Heraklitin adı ilə bağlıdır (4, s.22). 

Dünyanın estetik qavramı ilə real dünya qavramı arasında, əlbəttə ki, ziddiyyət də mövcuddur. 

Dünyaya yalnız estetik qavram bucağı altında yanaşıldıqda Heraklitdə olduğu kimi, belə bir nəticəyə 

də gəlmək olur ki, «şairlərin söylədikləri səthi mühakimələr göstərir ki, onlar, əslində, cəhalət 

içərisindədirlər». Lakin şairlərin gözəl dünya barədə söylədikləri bəzən gerçəkləşə də bilir. Heraklit 

«ayrılanlar qovuşurlar, müxtəlifliklərdən gözəl bir harmoniya yaranır», deyir. Heraklit kosmosdan 

danışarkən “gözəllik" terminindən geniş istifadə etmişdir. Əgər əvvəllər “kosmos", “loqos”, 

“harmoniya” terminləri Heraklit tərəfindən universal anlayış kimi işlədilirdisə, "gözəllik" termini isə 

hələlik on1ara epitet (vəsf) kimi xidmət edirdisə (məsələn: “gözəl harmoniya",“gözəl kosmos" və s.), 

lakin sonrakı konkretləşdirmə nəticəsində "gözəllik" termini müstəqillik əldə etdi və daha geniş mənada 

işlədilməyə başladı, o cümlədən qiymetvermə mənasında: xoşuma gəlir, cəlb edir, həzz verir. Başqa 

sözlə, 'kosmosdan", yaxud “harmoniyadan" fərqli olaraq o, özündə qiymət, yəni subyekt-obyekt 

mənasını daşımağa başladı. Bu mənada Heraklit də pifaqorçular kimi, hesab edirdi ki, gözəlliyin 

obyektiv əsası vardır, lakin bu əsası o, sayların nisbətində deyil, maddi şeylərin öz xüsusiyyətində 

gorürdü. Əgər insanlar öz münasibətlərində nizam yaratmaq istəyirlərsə, onda Dünya Nizamını 

qərarlaşdıran zəkaya malik olmalıdırlar. Bütün insani qanunlar vahid ilahi qanunla nizamlanmalıdırlar 

(1, c. 275-280). 

Heraklitin Dünya Nizamı və Dünya Zəkası ilə bağlı mülahizələri Anaksaqorun şəxsində öz tarixi 

davamını tapa bildi. Heraklitin loqos haqqında təlimi kimi, Anaksaqorun nus haqqında təlimi də Dünya 

Zəkası mənasından çıxış edirdi. Heraklit kimi, Anaksaqor da belə hesab edirdi ki, Dünya, əslində, 

Dünya Zəkası ilə uyğunluq təşkil etdikdə gözəl olur. 

Gözəlliyin belə bir anlamı Anaksaqorun dostu və hamisi olan Perikla sirayət etmişdi. Perikl 

vurğulayırdı ki, bizlərdən bir çoxumuz gözəlliyi bər-bəzəksiz, zərifliksiz sevirik. Perikl siyasi rəhbəri 

olduğu ölkəni, ilk növbədə isə Afinanı, daha konkret desək, Parfenonu bər-bəzəksiz, zərifliksiz 

gözəlləşdirmək əzmində idi. Parfenon Periklin himayəsi ilə və Fidinin rəhbərliyi altında yenidən 

qurulur, bər-bəzəksiz və zərifliksiz, lakin möhtəşəmliklə gözəlləşdirilirdi (10). 

Antik estetik təfəkkürün başlıca prinsipi olan kosmosentrizm prinsipi Anaksimandrdan sonra 

Empedokl tərəfindən inkişaf etdirilir. Empedokl belə güman edirdi ki, dünyada real olaraq mövcud olan 

təkcə maddi başlanğıclar deyil, həm də onları bir-birinə birləşdirən və bir-birindən ayıran canlı 

qüvvələrdir. Empedokl bu qüvvələri məhəbbət və nifrət və ya dostluq və düşmənçilik adlandırır. 

Empedokl fəlsəfəsində məhəbbət və nifrət və ya dostluq və düşmənçilik təkcə insanlara xas cəhətlər 

olmayıb, həm də bütün kainata aid edilən xüsusiyyətlərdir. Müxtəlif elementlər bu qüvvələrin birincisi 

ilə birləşdirilir, ikincisi ilə isə ayrılırlar. Bu qüvvələrin hansının üstünlük təşkil etməsi ilə isə dünyəvi 

prosesin bu və digər mərhələsi müəyyən olunur. Məhəbbətin üstünlük təşkil etdiyi mərhələ Kainatın 

kamilliyi dövrünə uyğun gəlir (6. s.57). Bu zaman nifrət sıxışdırılıb Kainatdan kənara çıxardılır, dünya 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

70 

kosmosa çevrilir, nizamlılığın və gözəlliyin təcəssümü olur. Sonradan nifrət Kainata daxil olur, onun 

elementlərini bir-birindən ayırır, məhəbbətin özünü isə Kainatın mərkəzinə doğru sıxışdırır, dünya 

xaosa çevrilir, nizamsızlığın və eybəcərliyin mücəssəməsi olur. Nifrətin hakimiyyəti dövründə müxtəlif 

mühitlərdə – suda, efirdə, quruda – yaranmış müxtəlif orqanlar məhəbbətin hakimiyyəti dövrünə 

keçdikcə bütöv bir orqanizm şəklində birləşirlər (21, c. 61-81). 

Empedoklda kosmosentrizm materializmlə çulğalaşmışdı. Empedoklun fəlsəfəsini özünəməxsus 

bir şəkildə davam etdirən sofistika isə Empedokldan onun yalnız materializmini götürdü; kosmo-

sentrizm ona əsasən yad idi. Sofistlər Dünya Ruhunun mövcudluğuna inanmırdılar, dünyanı gözəlləş-

dirən və nizama salan varlıq haqqındakı təsəvvürləri mövhumat hesab edirdilər (6. s.58). Sofistikanın 

çiçəkləndiyi dövrdə həmçinin dünyəvi elmin də ontoloji əsasları hələ ki qəti olaraq müəyyən-

ləşdirilmədiyindən sofistlər üçün, ümumiyyətlə, kosmoloji problematikaya biganəlik səciyyəvi idi. 

Eyni zamanda bu tarixi anda determinizmin ontoloji əsaslarından doğmalı olan qnoseoloji prinsiplər də 

təbii olaraq hələ ki işlənib hazırlanmamışdı. Elə buna görə də sofistika bütün insan biliklərinin nisbi 

xarakter daşıdığını qəbul edirdi. Hər cür biliyin nisbi xarakter daşıması haqqında sofist konsepsiyanın 

üç əsas müddəası Qorgiy tərəfindən verilmişdir. Onun Mövcud olmayan Təbiət haqqında adlı əsərində 

oxuyuruq: “Birincisi, heç nə mövcud deyildir, ikincisi, əgər nə isə mövcuddursa, o, insan üçün 

dərkedilməzdir. Üçüncüsü, əgər o, dərk olunandırsa, onu ifadə etmək mümkün deyildir” (12, c.29). 

Sofistik relyativizm insanın təbiət üzərində üstünlüyünü bəyan etməklə cəmiyyətdə qərarlaşmış 

praqmatizm üçün məntiqi zəmin hazırlayırdı. Təbiət burada artıq insan üçün ideal ola biləcək kosmos 

deyildir, gözəllik, nizamlılıq, məntiqilik və əzəmət ölçüsü deyildir, əksinə, insan üçün faydalı ola 

biləcək bir şeydir. Mifologiyada kamilliyin, əbədiliyin, ədalətin təcəssümü kimi qəbul olunan tanrılar 

sofistikada artıq faydalılığın simvollarına çevrilirlər. Prodikə görə, qədim insanlar Günəşi, Ayı, çayları, 

bulaqları və onların həyatı üçün faydalı olan hər şeyi xeyir gətirdiyi üçün “tanrı” adlandırmışlar. Elə 

buna görə də Nul çayı misirlilər üçün tanrı idi; faydalı olduğu üçün çörək – Demetra, şərab – Dionis, 

su – Poseydon, od isə Hefest adlandırılmışdır (13, c.602). 

Klassik antik estetikanın inkişafında sofıstlər də böyük rol oynamışlar. Öz istedadına görə fılosof, 

lakin peşəsinə görə böyüklərə müəllimlik edən adamları Afinada “sofist” adlandırırdılar. Sofistlər 

Protaqor, Qorgiy, Prodik, Hippi və başqalarının daxil olduğu fəlsəfı məktəbi təmsil edirdilər. Afınalı 

sofistlər arasında daha yüksək fəlsəfi ağlı ilə seçilən Protaqor (er.əv.481-411) idi. Sofistlərin əsas 

ideyaları məhz onun fıkirlərindən törəyirdi. Sofistlər hər şeyden əvvəl əxlaq, hüquq, din məsələləri, 

həmçinin gözəllik və incəsənət problemləri ilə məşğul olurdular. Sofistlərin fəaliyyətini səciyyələndirən 

əsas cəhət onların nəticələrinin relyativi – nisbiliyi idi. Bu relyativizm (nisbilik) Protaqorun məşhur 

ifadəsində öz əksini tapmışdır: "İnsan bütün şeylərin ölçüsüdür". Polyak estetiki V.Tatarkeviçə görə, 

məhz sofıstlər birinci olaraq gözəllik anlayışının özünə estetik mənada tərif vermişlər. Sofistlərə görə, 

"gözəllik göz və qulaq üçün xoşa gələn şeydir". Bu tərif onların etiqad etdikləri sensualizmin və 

hedonizmin estetik ifadəsi idi. Sofistlər ənənəvi, yəni onlara qədərki gözəllik anlayışının 

məhdudlaşması və məhz estetik gözəlliyin ayrılması istiqamətində gedirdilər, çünki onların verdiyi tərif 

əxlaqi gözəlliyə şamil edilmirdi. Güman etmək olar ki, sofistlər gözəlliyin mahiyyətinə hedonist baxışın 

izahını verən ilk filosoflar olmuşlar. Sofistlərin ümumi təlimindən gözəlliyə və incəsənətə hedonist 

baxışdan heç də az olmayan gözəlliyin və incəsənətin nisbiliyi və şərti olması fikri hasil olunurdu. Yəni, 

sofistlər gözəlliyin nisbi və şərti xarakter daşımasını etiraf edirdilər. Əgər onlar xeyirxahlığı və həqiqəti 

nisbi və şərti hesab edirdilərsə, onda təbiidir ki, onlar gözəlliyə də məhz bu nöqteyi-nəzərdən yanaşmalı 

idilər. Bu, onların əsas inamının "insanı bütün şeylərin ölçüsü" kimi elan edilməsinin nəticəsi idi. Onlara 

görə, gözəllik yalnız məkan, zaman və məqsəd şərtləri ilə əlaqədar mövcud ola bilər. Odur ki, bir 

münasibətdə gözəl olan şey, başqa münasibətdə eybəcər ola bilər. Bununla sofisflər gözəlliyin 

dialektikasını, yəni gözəlliklə onun əksinin – eybəcərliyin əlaqəsini yaratmışlar (4, s.3). Dialektik 

təfəkkür tərzi demək olar ki, bütün sofistlərə xas olan cəhət idi. Məsələn, Qorgiyə məxsus olan bir 

mühakimə də bu fikri bir daha təsdiq edir: Rəqiblərin ciddiliyini zarafatla, zarafatını isə ciddiliklə 

öldürmək lazımdır". Lakin bununla belə, sofistlər bəzi hallarda dialektikanı sofistikaya, əksliklərin 

məzmunsuz oyununa çevirirdilər. Bizə naməlum olan sofistlərdən biri gözəlliyin nisbiliyi haqqında 

deyir: "Həm gözəllik, həm də eybəcərlik haqqında ikili söz söylənilir. Bəziləri fərq qoyaraq təsdiq 

edirlər ki, gözəllik bir şeydir, eybəcərlik isə başqa, adı da [bunu tələb etdiyi] kimi; digərləri isə hesab 

file:///C:/World%20Philosophical%20Heritage/17.Azerbaijan%20Philosopical%20Heritage/er.ov.48


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

71 

edirlər ki, gözəllik və eybəcərlik eyni şeydir. Mən isə aşağıdakı kimi düşünməyə cəhd edirəm... 

Bəzənmək, ətirli maddələr sürtmək və qızıl şeyləri asmaq kişi üçün eybəcərlikdir, qadın üçün isə 

gözəllik. Dostlara xeyirxahlıq etmək gözəldir, düşmənlərə isə eybəcərlik. Düşmənlərdən qaçmaq 

eybəcərlikdir, stadionda rəqiblərdən qaçmaq isə gözəldir. Dostları və vətəndaşları öldürmək 

eybəcərlikdir, düşmənləri isə gözəldir". Bütün bu misallar onu göstərir ki, gözəllik burada ənənəvi, 

köhnə yunan mənasında olduğu kimi başa düşülür, yəni predmetlərin təkcə zahiri görkəmini və 

formasını ifadə edən estetik gözəlliyi əhatə etmir və daha geniş mənada başa düşülür. Gözəllik, 

sofistlərin nöqteyi-nəzərincə, nəinki həmişə nisbidir, nəinki həmişə hissi ifadə olunandır, hətta o, 

həmişə insan şəxsiyyətini məftun edir, onun ehtiraslarının coşmasına səbəb olur (23;18;4, s.24-25). 

Sofistlərin materializmini davam və inkişaf etdirən Demokrit eyni zamanda insana əşyavi 

münasibət fəlsəfəsinin də başlanğıcını qoydu. İnsanların təqlid yolu ilə heyvanlardan «çox mühüm 

şeyləri» öyrəndiyini bəyan edən Demokrit «biz toxuculuq və dərzilik sənətlərində hörümçəyin, evtikmə 

sənətində qaranquşların, musiqi sənətində isə nəğməkar quşların – sonaların və bülbüllərin 

şagirdləriyik», dedi. Lakin Demokriti idealın və estetik başlanğıcın düşməni kimi də qələmə vermək 

düzgün olmazdı. Belə olsaydı, Demokritin Homer poeziyası qarşısındakı heyranlığını necə izah etmək 

olardı?! Demokrit yazırdı ki, Homer ilahi təbiətə malik olduğundan nitqin ən gözəlini yaratmışdı. İlahi 

təbiətli olmadan belə gözəl və müdrik sözləri yaratmaq mümkün deyildir. Lakin gözəlliyin izahında 

Demokrit, əlbəttə ki, bütövlükdə materialist mövqedə dururdu. O düşünürdü ki, gözəlliyin son 

mahiyyəti simmetriyada, ölçüdə, hissələrin harmoniyasında, müəyyən kəmiyyət münasibətlərindədir. 

Sənətdəki gözəllik isə sadəcə olaraq həyatdakı gözəlliyin təqlididir (15, c. 269-271). 

Demokrit incəsənət haqqında gözəlliyə nisbətən daha çox yazmışdır, o, həm də incəsənətə dair 

bəzi konkret tədqiqatların təməlini qoymuşdur. Demokrit təsdiq edirdi ki, "gözəl əsərlərin seyri böyük 

sevinc doğurur". Onun bu fıkri estetika elminə məlum olan gözəllik, seyr və sevinc anlayışlarının 

əlaqəsini təsdiq edən fikirlərin ən qədimidir. Demokrit insanda həm mənəvi, həm də cismani gözəlliyi 

etiraf edirdi. Demokrit üçün "hər şeydə lazımi ölçü gözəldir". Qeyd etmək lazımdır ki, naturfəlsəfə 

dövrünün nailiyyətlərini ümumiləşdirən və bütün antik materializmin zirvəsi sayılan atomistik təlim 

hələ gözəlliyə tərif vermək səviyyəsinə yüksələ bilməmişdir. Demokrit təliminin və bütövlükdə 

naturfəlsəfə dövrünün bu məsələ barəsindəki təhlili göstərir ki, bu dövrdə yalnız fəlsəfi biliyin gələcək 

estetik aspektinin ümumfəlsəfı məntiqi əsası yetkinləşməyə başladı. Bu, "gözəlliyin" obyektiv əsasları 

kimi harmoniyanın, yaxud ölçünün deyil, məhz gözəlliyin qiymət anlayışı kimi yaranması ilə əlaqədar 

idi (4, s.3). 

 

Nəticə  
Antik estetik təfəkkür dedikdə başlıca olaraq Qədim Yunanıstanda və Qədim Romada formalaşan 

və inkişaf edən estetik düşüncə üslubu nəzərdə tutulur. Qədim Romada estetik təfəkkür Qədim 

Yunanıstan mədəniyyətinin təsiri altında formalaşmışdı. Qədim Yunanıstanın özünün estetik düşüncə 

üslubunun formalaşmasında isə Qədim Şərq mədəniyyətinin mühüm rolu olmuşdu. Bu da əlbəttə, ki, 

təsadüfi deyildi. Çünki antik estetik təfəkkür qədim dünya mədəniyyətinin, əslində, tərkib hissəsi idi. 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

(Azərbaycan dilində) 

1. Abdullazadə G. Qədim və Orta əsrlərin musiqi mədəniyyəti. Bakı, 1996. 

2. Əfəndiyev A. Müdriklik səlahiyyəti. Bakı, 1976. 

3. Əhmədov Ə. Estetiklik və etikliyin qarşılıqlı münasibəti. Bakı, 1997. 

4. Əlizadə H. Estetika. Bakı, 2007. 

5. Əsədov A. Yunan fəlsəfəsindən etüdlər. Bakı, 2007. 

6. Əsədova N. Mənəvi-estetik dəyərlər: mahiyyəti, tarixi və bugünü. Bakı, QHT nəşriyyatı, 

2017. 

7. Homer. İliada. B., 1978.  

8. Homer. Odisseya. B., 1977.  

9. Huseynov İ., Əfəndiyeva N. Qədim dünya mədəniyyəti. Bakı, 2009. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

72 

http://www.anl.az/el/h/hi_qdm.pdf 

10. Nəcəfov M. Fidi. B., İşıq, 1977. 

(rus dilində) 

11. Антология мировой философии. Т.1. М., 1969. 

12. Горгий. О несуществующем, или О природе. В кн.: Маковельский А.О. Софисты. Вып. 

1. Баку: 1940. 

13. Зайцев А.И. Софисты. – Философский энциклопедический словарь. М., 1989. 

14. История философии. М., Изд-во Академии наук СССР, 1957. 

15. Кузищин В.И. Культура Греции классического периода. – В кн.: История древней 

Греции. М., 1969. 

16. Лосев А.Ф. Гомер. М., 1960. 

17. Лосев А.Ф. Греческая мифология. – В кн.; Мифы народов мира. Т. 1. 

18. Лосев А.Ф. История античной эстетики. Ранняя классика. М., 1963. 

19. Лосев Ф.Ф.История античной философии. М., 1989. 

20. Овсянников М.Ф. История эстетической мысли. М., 1984. 

21. Семушкин А.В. Эмпедокл. М., 1985. 

22. Татаркевич В. Античная эстетика. М., 1977. 

23. Татаркевич В. Античная эстетика. Пер. c польского. М., 1977: Лосев А.Ф. История 

aнтичной эстетики. Софисты. Сократ. Платон. М., 1969. Hüseyn Əlizadə. Estetika. 

24. Фрагменты ранних греческих философов. Ч.1. М., 1989. 

25. Чанышев А.Н. Курс лекций по древней философии. М., 1981. 

 

Rəyçi: f.e.d.. prof. Adil Əsədov 

 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

73 

УДК- 17:001.12  

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).073 

 

ИНФОРМАЦИОННАЯ ЭТИКА И ИСКУССТВЕННЫЙ ИНТЕЛЛЕКТ: 

ПОПЫТКА ФИЛОСОФСКОГО АНАЛИЗА 

 

Фахрия Мамедзаде  

научный сотрудник 

Института Философии и Социологии НАНА, Азербайджан 

fakhriya.mamedzade@gmail.com 

https://orcid.org 0000–0002–5193–903X 

 

Резюме. В статье рассматривается вопрос теоретико-методологического синтеза 

современных этических учений на фоне отношений человек-искусственный интеллект и 

человек-искусственный интеллект-человек в контексте взаимодействия информационной этики 

и искусственного интеллекта. 

В результате проведенного в статье анализа становится ясной возможность синтеза 

информационной этики, компьютерной этики, цифровой этики, робоэтики и организационной 

этики. В связи с этим анализируется ряд предложений, выдвинутых в современной философско-

этической литературе. 

На основании всего этого сформулирован основной тезис статьи: «синтез информа-

ционной этики, компьютерной этики, цифровой этики, робоэтики и организационной этики 

может быть реализован адекватно рациональности современного философско-этического 

познания в контексте этического аспекта отношений человек-искусственный интеллект и 

человек-искусственный интеллект-человеческие отношения».  

Азербайджанский контекст основного тезиса, выдвинутого в статье, был серьезно учтен. 

Цель: философский подход к взаимоотношениям информационной этики и 

искусственного интеллекта. 

Методология основана на системном междисциплинарном подходе. Этические учения 

рассматриваются как подсистема нравственно-интеллектуальной деятельности общества. 

Научная новизна: необходимость теоретико-методологического синтеза для 

философско-этического осмысления человека-искусственного интеллекта и человека-

искусственного интеллекта-человека в контексте сознания информационной этики, цифровой 

этики, организационной этики, компьютерной этики и робоэтики. 

Ключевые слова: информационная этика, робоэтика, цифровая этика, компьютерная 

этика, организационная этика, искусственный интеллект, интернет-зависимость, цифровое 

неравенство, отношения человека и искусственного интеллекта. 

 

INFORMATION ETHICS AND ARTIFICIAL INTELLIGENCE:  

AN ATTEMPT AT PHILOSOPHICAL ANALYSIS. 

 

Fakhriya Mammadzade 

 

Abstract. The article considers the issue of theoretical and methodological synthesis of modern 

ethical teachings against the background of human-artificial intelligence and human-artificial 

intelligence-human relations in the context of interaction of information ethics and artificial 

intelligence. As a result of the analysis carried out in the article, the possibility of synthesis of 

information ethics, computer ethics, digital ethics, roboethics and organizational ethics becomes clear. 

In this regard, a number of proposals put forward in modern philosophical and ethical literature are 

analyzed.Based on all this, the main thesis of the article is formulated: "the synthesis of information 

ethics, computer ethics, digital ethics, roboethics and organizational ethics can be implemented 

adequately to the rationality of modern philosophical and ethical knowledge in the context of the ethical 

mailto:fakhriya.mamedzade@gmail.com
https://orcid.org/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

74 

aspect of human-artificial intelligence and human-artificial intelligence-human relations." The 

Azerbaijani context of the main thesis put forward in the article was seriously taken into account. 

Purpose: a philosophical approach to the relationship between information ethics and artificial 

intelligence. 

The methodology is based on a systemic interdisciplinary approach. Ethical teachings are 

considered as a subsystem of moral and intellectual activity of society. 

Scientific novelty: the need for theoretical and methodological synthesis for philosophical and 

ethical understanding of man-artificial intelligence and man-artificial intelligence-man in the context of 

consciousness of information ethics, digital ethics, organizational ethics, computer ethics and 

roboethics. 

Keywords: information ethics, roboethics, digital ethics, computer ethics, organizational ethics, 

artificial intelligence, Internet addiction, digital inequality, relations between man and artificial 

intelligence. 

 

 

İNFORMASİYA ETİKASI VƏ SÜNİ İNTELLEKT: FƏLSƏFİ TƏHLİL CƏHDİ 

 

Fəxriyyə Məmmədzadə 

 

Xülasə: Məqalədə informasiya etikasının və süni intellektin qarşılıqlı əlaqəsi kontekstində insan-

süni intellekt və insan-süni intellekt-insan münasibətləri fonunda müasir etik təlimlərin nəzəri və 

metodoloji sintezi məsələsi araşdırılır. 

Məqalədə aparılan təhlillər nəticəsində informasiya etikasının, kompüter etikasının, rəqəmsal 

etikanın, robot texnikasının və təşkilat etikasının sintezinin mümkünlüyü aydınlaşır. Bununla bağlı 

müasir fəlsəfi-etik ədəbiyyatda irəli sürülən bir sıra təkliflər təhlil edilir. 

Bütün bunlara əsaslanaraq məqalənin əsas tezisi belə formalaşdırılır: “İnformasiya etikasının, 

kompüter etikasının, rəqəmsal etikanın, robot texnikasının və təşkilat etikasının sintezi insan və süni 

intellekt və intellekt münasibətlərinin etik aspekti kontekstində müasir fəlsəfi və etik biliklərin 

rasionallığına adekvat şəkildə həyata keçirilə bilər”. 

Məqalədə irəli sürülən əsas tezisin Azərbaycan konteksti ciddi şəkildə nəzərə alınıb. 

Məqsəd: informasiya etikası və süni intellekt arasındakı əlaqəyə fəlsəfi yanaşma. 

Metodologiya sistemli fənlərarası yanaşmaya əsaslanır. Etik təlimlər cəmiyyətin əxlaqi və 

intellektual fəaliyyətinin alt sistemi kimi qəbul edilir. 

Elmi yenilik: informasiya etikasının, rəqəmsal etikanın, təşkilat etikasının, kompüter etikasının 

və robot etikasının şüuru kontekstində insan-süni intellekt və insan-süni intellekt-insan kimi, fəlsəfi və 

etik anlayışın nəzəri və metodoloji sintezinə ehtiyac. 

Açar sözlər: informasiya etikası, robot etikası, rəqəmsal etika, kompüter etikası, təşkilati etika, 

süni intellekt, internet asılılığı, rəqəmsal bərabərsizlik, insanlar və süni intellekt arasındakı 

münasibətlər. 

 

Введение/Introducion 

В связи с развитием и применением информационных технологий появляются новые 

морально-этические проблемы. Эти проблемы изучаются в рамках компьютерной этики, 

робоэтики, информационной этики и других научных направлений. Сейчас информационные 

технологии являются основой прав человека, интеллектуальной свободы, ответственности, 

безопасности и т.д. Доступность информации является одной из актуальных проблем для всего 

мира. Исследователи, изучающие информационную этику, рассматривают этические, правовые 

и социальные аспекты применения информационных и коммуникационных технологий в 

тесном взаимодействии. 

Однако этот вопрос стал настолько актуальным, что ученых интересует появление новых 

проблем экзистенциального характера в масштабах человечества. Этот вопрос исследуется и в 

работах азербайджанских философов (25). Надо заметить, что наших исследователей 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

75 

интересуют темы о философии и этике ИИ, логике и интеллекте и т.д. Рассматривая 

поставленный в статье вопрос под этим углом зрения, делается вывод о том, что успешное 

философское решение этико-правовых и социальных аспектов применения информационно-

коммуникационных технологий может быть сведено к вопросу исследования взаимосвязей ряда 

современных этических учений. Философско-теоретической основой такой редукции является 

тот факт, что появление современных этических учений напрямую связано с применением 

информационно-коммуникационных технологий. Философское осмысление этой научной 

проблемы актуально для Азербайджана, переживающего динамичное обновление. Очень важно 

философски осмыслить тесную связь современных этических учений и создания 

искусственного интеллекта, принимая во внимание условия Азербайджана. Это включает в себя 

внедрение новейших технологий в практику страны. Это будет полезно с точки зрения его 

беспроблемного применения в области искусственного интеллекта. 

Таким образом, в данной статье мы попытаемся исследовать философско-этические связи 

между современными этическими учениями и созданием искусственного интеллекта. На самом 

деле эти учения тесно связаны с возможностью создания искусственного интеллекта и анализом 

его возможного воздействия на социокультурную среду. 

Конечно, сам по себе этот вопрос требует целенаправленного синтеза теоретических, 

методологических и прикладных аспектов. Это создает потребность в долгосрочных и 

фундаментальных исследованиях. Поэтому мы не стремимся решить проблему в одной статье. 

В то же время мы верим в возможность анализа отдельных его аспектов. 

 

Основная часть/Main Part 

Проблема синтеза информационной этики, цифровой этики, робоэтики и 

организационной этики. 

Философ Рафаэль Капурро, основатель Международного центра информационной этики, 

подчеркивает, что «цифровая или информационная этика в более широком смысле связана с 

влиянием цифровых информационно-коммуникационных технологий на наше общество и 

окружающую среду в целом» [1, с. 203]. Надо отметить, что когда Р. Капурро определяет 

информационную этику в более узком смысле, он отождествляет ее с «цифровыми медиа». Так, 

в той же самой статье автор пишет: «в более узком смысле информационная этика (или этика 

цифровых медиа — курсив наш — Ф.) занимается этическими вопросами, связанными с 

Интернетом и сетевыми информационно-коммуникационными средствами (такими как 

навигационные и мобильные телефоны)» [1, с. 203].Также Р.Капурро определил 

«информационную перегрузку», «интернет-зависимость», «цифровое неравенство» и т. д. как 

актуальные проблемы информационной (или цифровой) этики. В своих последующих 

исследованиях философ пытается охарактеризовать информационную этику в контексте 

исторической эволюции содержания понятия «информация» в контексте используемых на 

современном этапе смысловых оттенков [см., например, 2]. . 

С этой позицией согласны многие исследователи. Существует даже такое мнение, что 

«термины цифровая этика, компьютерная этика и информационная этика обычно 

употребляются как синонимы» [3, с. 44]. Последний тезис, рассматриваемый в более широком 

смысле, вызывает философско-этический интерес: возникает вопрос, если информация, 

компьютер и цифровая этика являются синонимами, то в какой конкретной проблеме они могут 

быть теоретически и практически синтезированы? Так как термины «цифровая этика», 

«информационная этика» и «компьютерная этика» ученые применяют отдельно друг от друга, 

и каждый из них имеет свое значение. Помимо всего этого, часто употребляется термин 

«робоэтика» [см., например, 4]. 

Вопрос робоэтики стал актуальным с 90-х годов прошлого века в связи с изобретением 

интеллектуальных роботов. Теоретические и технические факторы, используемые при 

разработке интеллектуальных роботов, могут напрямую влиять на жизнь человека. Этот аспект 

проблемы быстро стал актуальным, и исследователи поставили следующий вопрос: «Могут ли 

роботы представлять угрозу человечеству?» [5]. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

76 

Статья соучредителя Sun Microsystems Билла Джоя в журнале Wired (США) 2000 года под 

названием «Почему мы не нужны будущему» сделала вопрос робоэтики актуальным в контексте 

более конкретных проблем. В данной статье автор проанализировал отношения интеллект-

робот-человек-общество в футурологическом и экзистенциальном аспекте. Возможно, Б. Джой 

слишком резко поставил вопрос. Однако тот факт, что он был мастером в этой области и задавал 

вопросы, исходя из развития текущей ситуации, представляло довольно серьезную картину. Он 

писал, что если вся работа будет осуществляться посредством широко распространенной и 

организованной системы роботов, то философия сосуществования человека и робота будет 

иметь экзистенциальную сущность. Тогда могут появиться два варианта. Во-первых, люди 

сохранят контроль над роботами, а во-вторых, роботы могут принимать самостоятельные 

решения. 

Не случайно в 2002 году, всего через два года после того, как итальянский ученый, 

профессор Института электроники, информационных технологий и телекоммуникаций 

Джанмарко Верручио ввел термин «робоэтика», этот термин был официально принят в Сан-

Ремо. И это событие имело большое философско-этическое значение после терминов 

информационная этика, компьютерная этика, цифровая этика и организационная этика. Термин 

робоэтика в основном возник в результате научных исследований в тесной связи с 

информационными технологиями, телекоммуникационными средствами. Чтобы продолжить 

наши размышления в русле основной научной цели статьи, вернемся к понятию 

«информационная этика» и остановимся на нем несколько шире. Следуя по стопам Р. Капурро, 

мы рассмотрим это понятие в широком и узком смысле. 

В широком смысле информационная этика изучает этические, духовные и нравственные 

аспекты воздействия информационно-коммуникационных технологий (ИКТ) на общество в 

целом и окружающую среду (включая космос). В информационной этике воздействие ИКТ на 

общество и окружающую среду изучается не как две отдельные системы, влияющие друг на 

друга, а в контексте их взаимодействия тесно связанных друг с другом подсистем единой 

мировой системы. 

В несколько упрощенной терминологии это означает, что ИКТ-общество-окружающая 

среда имеют статус атрибутов единой системы информационной этики. По этой причине их 

можно рассматривать как неотъемлемую часть взаимодействия личности-общества-мира, 

связанную информационной технологией. Именно с этой точки зрения информационная и 

цифровая этика могут выступать как синонимы.  

Этот вопрос имеет особое значение для Азербайджана. Дело в том, что после Второй 

Карабахской войны Азербайджан начал быстрый и масштабный процесс восстановления 

Карабаха. Это само по себе сделало вопрос обеспечения экологической чистоты еще более 

актуальным. В частности, на первый план вышли такие вопросы, как охрана окружающей 

среды, создание социально-экономической инфраструктуры в соответствии с современными 

требованиями, формирование «зеленой экономики». Проведение COP29 в Азербайджане 

сделало эту проблему еще более актуальной для нашей страны в этом контексте. 

С другой стороны, нельзя разделять информацию, информационные технологии и 

компьютеры при исследовании таких этических проблем. Они считаются атрибутами единой 

системы. Так как без информационных технологий и информации компьютеры теряют свою 

реальную функциональность; верно и обратное - без компьютеров информация и 

информационные технологии не могут быть реальным воздействующим фактором социальных 

коммуникаций (телекоммуникации и другие электронные средства мы рассматриваем как 

субсферы социальной коммуникации). В свете этого подхода можно понять этическую 

концепцию, предложенную Лучано Флориди. Анализ этой стороны вопроса также важен для 

философского осмысления соотношения информационной и компьютерной этики в целом. 

Дело в том, что Р. Капурро и Л. Флориди по-разному подходят к объяснению выделенной 

нами проблемы. Р. Капурро считает, что компьютерная этика является синонимом 

информационной этики, и в то же время является ее неотъемлемой частью с точки зрения 

функциональности. По словам Л. Флориди, компьютерная этика и информационная этика 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

77 

«имеют одно и то же значение». Кроме того, Л. Флориди рассматривает информационную этику 

как часть более общей экологической этики [8, с. 420-442]. Следует сказать, что подход Л. 

Флориди к компьютерной этике и информационной этике основан на онтологизации понятия 

«информация» в целом. То есть каждый объект во Вселенной является по сути «инфор-

мационным объектом» и имеет свою ценность, требующую определенного нравственного 

отношения. При этом Л. Флориди выдвигает идею «онтоцентрической этики». Эта этика 

формирует разные уровни нравственного отношения. 

Таким образом, Л. Флориди развивает метафизическую основу компьютерной этики, 

включающую два элемента. Один из них – это осмысление существования в контексте 

цифровой перспективы, а другой – этическое стратегическое управление информационной 

средой [7, с. 82]. 

Таким образом, существует общее теоретико-методологическое поле информационной 

этики и компьютерной этики, и в этой «зоне» можно рассматривать их синтез. Наконец, можно 

остановиться на сравнении организационной и информационной этики. Под организационной 

этикой (или этикой организации) понимается совокупность морально-этических принципов, 

которых придерживается организация как в отношениях с внешней средой (клиентами, другими 

организациями, государственными предприятиями и т. д.), так и во внутриорганизационных 

коммуникациях. В более узком смысле отдельная организация может иметь собственный 

внутренний этический кодекс. Поэтому организационная этика в широком смысле обычно 

относится к этической стороне межорганизационных и внутриорганизационных взаимо-

действий. В ограниченном смысле он может устанавливать этические правила для отдельной 

организации. Во всех вариантах организационная этика относится к духовно-нравственному 

аспекту коллективной реальности. На современном этапе этот момент свидетельствует о том, 

что важную роль в организационной этике играют такие факторы, как информация, компьютер 

и ИКТ. Проблемы обмена информацией, современные механизмы этого обмена и их интеграция 

остаются актуальными для каждой организации. 

Исследователи обращают внимание на важный момент в этом контексте. Коммуникации 

в организации бывают социальными, профессиональными, психологическими, духовно-

нравственными, финансовыми, экономическими и др., поскольку охватывают два фактора: во-

первых, механизмы влияния каждого из тех аспектов, подчеркнутых в одном и том же 

коллективе, на общую среду, во-вторых, окончательное формирование этих эффектов в системе 

и в то же время роль, которую он играет в отношениях организации и среды. 

Из этого важного вопроса вытекает еще один, вполне актуальный для современного этапа 

вопрос: как эффективно обеспечить надежность во внутриорганизационной и межорганиза-

ционной коммуникации? Исследователи считают, что для этого должен быть создан механизм 

межгрупповой коммуникации, позволяющий обеспечить межорганизационное общение. 

Именно механизмы групповой коммуникации повышают степень надежности между сторонами 

при информационном обмене. С помощью этого метода можно уменьшить разногласия между 

организациями, можно повысить эффективность деятельности [см.: например, с. 20-65]. 

Согласно другому исследованию, механизм межорганизационных команд эффективен как 

средство синхронизации деятельности. Это позволяет понять возникающие проблемы и создает 

шанс повысить приверженность организации к конкретным инвестициям (надежность). Все это 

возможно на основе эффективного использования информационного обмена [11, с. 330-360]. 

На их основе исследователи делают важный в философско-этическом аспекте вывод: 

между качеством взаимоотношений в организациях и механизмом групповых отношений могут 

существовать положительные связи [см.: 12, с. 67-68 и 13, с. 60-86]. 

Приведенные выше краткие сравнения показывают, что организационная этика напрямую 

связана с обменом информацией, надежностью и эффективностью информации, а также с 

успешным применением механизмов групповой коммуникации.  

 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

78 

Создание искусственного интеллекта: в призме цифровизации, компьютеризации, 

информационных технологий и взаимодействия организационных ценностей 

Очевидно, что подход к созданию искусственного интеллекта в контексте взаимодействия 

цифровизации, компьютеризации, информационных технологий и организационных ценностей 

имеет для Азербайджана серьезное философское и научное значение. В настоящее время в 

нашей стране необходимо проведение более глубоких и масштабных научных исследований в 

этом направлении. С этой точки зрения мы попытаемся философски осмыслить проблему с 

общетеоретической и методологической точки зрения. Полученные результаты, несомненно, 

могут быть полезны и для Азербайджана. 

В предыдущей части мы подняли вопрос о возможном теоретико-методологическом 

синтезе информационной этики, цифровой этики, компьютерной этики и робоэтики в контексте 

этических аспектов создания искусственного интеллекта. В философской и научной литературе 

вопрос о синтезе этики, на котором обычно делается упор, ставится на несколько иной уровень. 

Это мы видим в исследованиях, связанных с философско-этическим анализом формирования 

теоретической базы «глобальной коммуникативно-пространственной этики. Различные области 

прикладного этического знания могут составить основу глобальной коммуникативной этики 

[см., например, 14, с. 7-13].  

Формирование глобальной коммуникативной этики невозможно без решения подобных 

вопросов. Интересно исследование Дж. Мура в этом плане. Он считает, что компьютерная этика 

объединяет «социальное воздействие и характер компьютерных технологий» и «обоснование 

политики использования этих технологий». В этой призме актуальны новые проблемы, 

названные «компьютерной невидимостью» и определенные Дж. Муром в 3-х типах. Среди них 

особое место в компьютерных технологиях занимает «невидимый комплекс расчета». Это 

связано с возможностью выполнения компьютером «невидимых вычислений» в области, не 

охватываемой человеческим разумом, и вызывает сомнения в точности и достоверности 

информации [15, с. 266-275 и 14, с. 9]. 

Другой аспект этого противоречия был отмечен Дж. Вейзенбаумом в контексте 

искусственного интеллекта. Он писал, что какими бы «интеллектуальными» ни были 

компьютеры, существуют акты мышления, которые должны быть только в распоряжении 

человека [16, с. 292-329]. 

Вообще, исследователи задаются серъезным вопросом: «Каковы этические последствия 

использования интеллектуальных машин?» и пытаются найти на него ответ. Их очень волнуют 

социально-философские и этические последствия этого процесса в свете быстрых изменений, 

происходящих в области искусственного интеллекта. Например, американские исследователи 

Стюард Рассел и Питер Норвиг в 3-м издании книги «Искусственный интеллект» подчеркивают, 

что отличие от предыдущих изданий в разделе «Современный подход» связано с 

формулировкой подхода с учетом научных и практических результатов, полученных в области 

искусственного интеллекта после 2003 года. Они пишут: «...мы пытались синтезировать то, что 

известно сейчас, в общую структуру» [17, с. VII]. 

Безусловно, выражение «общая структура» включает в себя единство теоретического и 

методологического аспектов. А в контексте сознания (в том числе этического аспекта 

искусственного интеллекта) складывается достаточно противоречивая и даже «кризисная» 

ситуация, по выражению ряда исследователей. Важно отметить, что даже предсказания 

известных ученых и философов могут не сбыться. Например, предсказание, сделанное 

известным математиком Дугласом Хофштадтером в 80-х годах 20 века, что «появятся такие 

программы, которые будут иметь характер», еще не сбылось [см.: 18 и 19]. 

Поэтому, согласно теории интегрированной информации, сознание делает возможным 

группирование элементов, находящихся в физической причинно-следственной связи друг с 

другом внутри системы. Другими словами, это означает, что сознание может выполнять 

прибыльные вычисления и иметь циклы обратной связи. Это, в свою очередь, может 

существовать в виде интегрированной информации. Локальный максимум этой интегриро-

ванной информации идентичен сознанию [см.: 19, 20 и 21]. Согласно подчеркнутой теории, 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

79 

общая картина непосредственно связана с качественными отношениями элементов, которые 

объединяются в системе. 

В. Е. Карпов, П. М. Готовцев и Г. В. Ройзензон пишут, что при обсуждении проблемы 

этики в области систем искусственного интеллекта необходимо обратить внимание на вопрос 

соответствия интеллектуальных систем этическим нормам. В частности, суть этики 

интеллектуальных систем заключается в том, что они должны относиться к этическим 

императивам как к эвристикам поиска при принятии важных решений, имеющих решающее 

значение для человека. В связи с этим авторы предлагают использовать «современные модели, 

методы и технологии» для формализации этических представлений. Основной проблемой здесь 

является «проверка соответствия интеллектуальных систем этическим нормам». В. Е. Карпов, 

П. М. Готовцев и Г. В. Ройзензон в качестве основной формы проверки предлагают «сложные 

тексты Тьюринга» [22, с. 84-105]. 

Получается, что этический аспект взаимодействия человек-искусственный интеллект и 

человек-искусственный интеллект-человек рассматривается в контексте сознания. Каждый 

элемент предложения может иметь свои сильные и слабые стороны. Однако главное 

заключается в том, что вопрос этики искусственного интеллекта необходимо конкретизировать 

на уровне более конкретных моделей. В этом аспекте мы выдвигаем подчеркнутый нами тезис 

о возможности синтеза современных этических учений. 

Выше мы подчеркивали, что на современном историческом этапе в эпоху перемен, при 

широком распространении информации в обществе, философски и научно исследуются ее 

положительные, а также отрицательные стороны и их влияние на общество. В исследовании 

отношений человек-искусственный интеллект и человек-искусственный интеллект-человек как 

феномена сознания и социокультурной среды важное место занимает связь между 

«классическим искусственным интеллектом» и «сильным искусственным интеллектом». 

Этический аспект этого вопроса играет роль ведущего фактора в этой взаимосвязи. Дело в том, 

что в отношениях между «классическим искусственным интеллектом» и «сильным 

искусственным интеллектом» возникает ряд проблем [23]. Среди них особое место занимает 

факт наличия у искусственного интеллекта реальных субъективных переживаний. Этот момент 

делает этическую сторону проблемы более актуальной и важной. 

Поэтому необходим теоретико-методологический синтез для философско-этического 

осмысления человека-искусственного интеллекта и человека-искусственного интеллекта-

человека в контексте сознания информационной этики, цифровой этики, организационной 

этики, компьютерной этики и робоэтики. 

 

Заключение/Conclusion 

Анализ, проведенный в данной статье, показывает, что вопрос этики искусственного 

интеллекта остается весьма актуальным. В частности, на современном историческом этапе 

широкое распространение понятия «информация» и его проникновение во все сферы жизни 

общества выдвигает на первый план проблему устранения противоречий на индивидуальном и 

коллективном уровне. Анализ проблемы в этическом контексте показывает, что существуют 

определенные перспективы решения подобных вопросов в теоретико-методологическом плане. 

На основании проведенного в статье анализа можно сделать ряд выводов. 

1. Информационная этика, цифровая этика, организационная этика, компьютерная этика, 

робоэтика имеют общее теоретико-методологическое поле. Это поле динамично и не имеет 

устойчивой гносеолого-методологической границы. По мере философско-этического 

изменения могут актуализироваться и характеристики общего поля; 

2. В этой связи возможен эффективный синтез информационной этики, цифровой этики, 

организационной этики, компьютерной этики, робоэтики на уровне знаний конкретного 

проекта; 

3. В этой области возникают этические проблемы, актуальные для систем человек-

искусственный интеллект и человек-искусственный интеллект-человек. Собственно, эти 

проблемы уже некоторое время являются предметом философских размышлений. В то же время 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

80 

каждое научное новшество меняет этическое понимание отношений человек-искусственный 

интеллект и человек-искусственный интеллект-человек. С этой точки зрения можно выдвинуть 

тезис о появлении новых этических проблем; 

4. В контексте перспектив философско-этического осмысления искусственного 

интеллекта становится актуальным решение новых этических проблем. Потому что без их 

решения трудно говорить о перспективе создания искусственного интеллекта в общем 

масштабе; 

5. Для этой цели могут быть синтезированы информационная этика, цифровая этика, 

организационная этика, компьютерная этика, робоэтика. Это предложение следует 

рассматривать только как одно из других приемлемых предложений. То есть альтернативность 

подходов здесь рассматривается как вполне нормальный случай в рамках современной научной 

рациональности; 

6. В результате такого рода синтеза применительно к искусственному интеллекту можно 

определить этические критерии, способные регулировать отношения человек-искусственный 

интеллект и человек-искусственный интеллект-человек. 

7. Проблема, изучаемая в статье, имеет также философское и научное значение для 

Азербайджана. Сделанные выводы могут быть полезны в Азербайджане с точки зрения 

применения новейших технологий, искусственного интеллекта в обществе, формирования 

«зеленой экономики». 

 

Использованная литература 

1. Andresciani, D., Cingolani, R. Robots and intelligent / autonomous systems: technology, 

social impact and open issues: [Electronic resource] // – 2019. – Mode of access. URL: 

http://www.academyforlife.va/content/dam/pav/ 

documentipdf/2019/Assemblea2019/TestiRelatoriPubblicati/Cingolani Fulltext.pdf. Müraciət tarixi 

01.03.2023. 

2. Bill, J. Why the future doesn't need us.: [Electronic resource] // Journal “Wired”. – 2000. 

URL: http://www.wired.com/wired/archive/8.04/joy.html. Müraciət tarixi 28.02.2023. 

3. Capurro, R. Apud Arabes: Notes on the Greek, Latin, Arabic, Persian, and Hebrew Roots of 

the Concept of Information: [Electronic resource] // - Karlsruhe (Germany), - 2014. URL: 

http://www.capurro.de/iran.html. Müraciət tarixi 28.02.2023. 

4. Capurro, R. Digital Ethics // Civilizations and Peace 2009. - Seoul. The Akedemy of Korean 

Studies. -2010, - s. 203-214. 

5. Capurro, R. Information Ethics in the African Context. In Information Ethics in Africa: 

Cross-cutting Themes. Pretoria: ACEIE, 2013. – Р. 7-204. 

6. Fallon, F. Integrated Information Theory of Consciousness: [Electronic resource] // - 2020, 

Internet Encyclopedia of Philosophy. URL: https://iep.utm.edu/integrated-information-theory-of-

consciousness. Müraciət tarixi 05.032023. 

7. Floridi, L. The Philosophy of Information: Ten Years Later // Metaphilosophy. Ed. By A.T. 

Marsoobian. Oxford, UK. Vol. 41, № 3, April - 2010. – Р. 420-442. 

8. Fu, Y., Ye, G, Tang, X, Liu, Q. Theoretical framework for informal groups of construction 

workers: a grounded theory study // Sustainability. – 2019, v. 11(23), - pp.67-69. 

9. Hofstadter,R.D. Gödel, Escher, Bach: An Eternal Golden Braid. Twentieth-Anniversary 

Edition. Basic_Books. – 1999, – pp.821. 

10. Kozlowski, SW.J, Bell, B.S Work groups and teams in organizations. In W.C. Borman, D.R. 

Ilgen, & R.J. Klimoski (Eds.) // Handbook of psychology: - 2003, Wiley, London, vol. 12. Ind Organ 

Psychol, -2003, - pp. 333–375. 

11. Manzotti, R., Chella, A. Good old-fashioned artificial consciousness and the intermediate 

level fallacy // Frontiers in Robotics and AI. – 2018, - 5:39. 

12. Moor, J. What Is Computer Ethics? // Metaphilosophy. – 1985, - № 16 (4), p. 266-275. 

13. Russel, S. J., & Norvig, P. Artificial Intelligence. A Modern Approach. Third Edition. 

Harlow: Pearson Education Limited. - 2016, - pp.1151 

http://www.academyforlife.va/content/dam/pav/%20documenti
http://www.academyforlife.va/content/dam/pav/%20documenti
https://www.iep.utm.edu/int-info/
https://iep.utm.edu/integrated-information-theory-of-consciousness
https://iep.utm.edu/integrated-information-theory-of-consciousness


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

81 

14. Tononi, G. An information integration theory of consciousness // - Department of Psychiatry, 

University of Wisconsin, Madison, USA. - BMC Neuroscience, - 2004, - 5(1):42. 

15. Zanini, M, Migueles, C. Trust as an element of informal coordination and its relationship 

with organizational performance. EconomiA, - 2013, v. 14(2), - pp. 77–87. 

16. Авдеева, И.А. Информационная, компьютерная и прикладная этика как теоретические 

составляющие этики глобального коммуникативного пространства // Вестник ТГУ, выпуск 9 

(137), - 2014, - с. 7-13.  

17. Антольди, Ф., Серрато, Д. Доверие, контроль и создание ценности в стратегических 

сетях МСП // Устойчивость. – 2020, т.12 (5), – c. 18-73. 

18. Введенская, Е.В. Актуальные проблемы робоэтики // Науковедческие исследования. – 

2019, № 6, – c. 88-101.  

19. Вейценбаум Дж. Возможности вычислительных машин и человеческий разум. От 

суждений к вычислениям. М.: Радио и связь, - 1982, - 369 c. 

20. Выходец, Р.С., Шляпников, В.В. Kраткий исторический обзор исследований в области 

цифровой этики // Общество. Среда. Развитие. (Terra Humana). – 2021, - №4, - с. 43-47. 

21. Дедюлина. М.А. Компьютерная этика: философский анализ // Философские проблемы 

информационных технологий и киберпространства. -2016, № 1(11), - c. 79-90. 

22. Карпов, В. Э., Готовцев, П. М., Ройзензон, Г. В. К вопросу об этике и системах 

искусственного интеллекта // Философия и общество. – 2018, № 2, – c. 84-105. 

23. Резник, Б. Искусственный интеллект и кризис теорий сознания: [Электронный ресурс] 

// Хабр, – 2020 май. URL: https://habr.com/ru/ post/500732/. Müraciət tarixi 05.03.2023. 

24. Müasir fəlsəfə, süni intellekt və qeyri-səlis məntiq // Bakı, “Elm və təhsil”, 2022, səh.324-

355  

25. Философия искусственного нтеллекта и прообразы науки будущего// Bakı, “Bəxtiyar 

mətbəsi”, 2024, - 153 səh.  

26. Azərbaycan gəncliyi və yaşıl dünya naminə həmrəylik ili: ekoloji problemlər, süni intellekt 

və fəlsəfə// Bakı, “AfpoliqrAF”, 2024,- 208 səh. 

27. Hüseynova İ. Süni intellekt: problemlər və perspektivlər// Azərbaycan gəncliyi və yaşıl 

dünya naminə həmrəylik ili: ekoloji problemlər, süni intellekt və fəlsəfə// Bakı, “AfpoliqrAF”, 2024, 

səh.103-113  

28. Məmmədzadə, İ., Dadaşova, S. Süni intellekt və yeni təfəkkür tərzi // : “Elm və təhsil”. Şərq 

fəlsəfəsi problemləri. Beynəlxalq elmi-nəzəri jurnal. – 2022, № 27, – s. 5-12.  

29. Мамедзаде, И., Дадашова, С. О философии искусственного интеллекта и научной 

революции // Вопросы философии. – 2023, № 4, – с. 206–215. 

30.Мамедзаде, И. и др. Философия сознания и ИИ: некоторые проблемы их взаимосвязи // 

И.Мамедзаде, С.Дадашова. – Bakı: “Elm və təhsil”. Şərq fəlsəfəsi problemləri. Beynəlxalq elmi-

nəzəri jurnal. – 2023, № 29, – s. 8-18 

31. Məmmədzadə İ., Buniyatov A. Süni intellekt fəlsəfəsi və tarixi-tarixi mədəni epistemoloji 

yanaşma. Bakı, Bəxtiyar-4, -2025. -208 səh. 

 

Rəyçi: f.f.d., dos. Zeynəddin Şabanov 

 

 

 

  

https://cyberleninka.ru/journal/n/naukovedcheskie-issledovaniya
https://cyberleninka.ru/journal/n/obschestvo-sreda-razvitie-terra-humana
https://habr.com/ru/%20post/500732/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

82 

 

EPİSTEMOLOGİYA VƏ MƏNTİQ 

UOT 101.1 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).082 

 

TARİXİ -MƏDƏNİ EPİSTEMOLOJİ YANAŞMADA SÜNİ İNTELLEKT 

TEXNOLOGİYALARININ TƏTBİQİNİN XÜSUSİYYƏTLƏRİ 

 

Məhəmməd Cəbrayılov 

Fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu, Azərbaycan 

https://orcid.org/0000-0002-5812-1900 

E-mail: mehmetsoltanedu@gmail.com 

 

 

Professor İlham Məmmədzadə və professor Arif Buniyatovun “Süni intellekt fəlsəfəsi və tarixi -

mədəni epistemoloji yanaşma” adlı kitabinın təhlili əsasında yazılmış elmi məqalə 

 

Xülasə. Bu məqalə süni intellektin idrak dinamikasının mahiyyətini tarixi-mədəni 

epistemologiya çərçivəsində təhlil etməyi hədəfləyir və bu məqsədlə professor İlham Məmmədzadə və 

professor Arif Buniyatovun “Süni intellekt fəlsəfəsi və tarixi-mədəni epistemoloji yanaşma” adlı 

monoqrafiyasına əsaslanır. Müəlliflərin yanaşması göstərir ki, süni intellektin metodoloji və koqnitiv 

əsaslarını yalnız texniki alqoritmlər, proqramlaşdırma dilləri və riyazi strukturlarla məhdud şəkildə dərk 

etmək mümkün deyil; bu fenomen həm də sosial-tarixi mühit, mədəni bilik sistemləri və idraki 

təcrübələrin çoxlaylı qarşılıqlı təsiri fonunda formalaşır. Məqalədə süni intellektin klassik simvolik 

mərhələdən müasir hesablama-koqnitiv modellərə keçidi epistemoloji baxımdan araşdırılır. Riyazi 

məntiq, formal semantika və analitik dil fəlsəfəsi ənənəsinin süni intellektin ilk inkişaf mərhələsində 

oynadığı rol qiymətləndirilir. Eyni zamanda Frege, Rassel və Vitgenşteynin məna və idrak təhlillərinin 

müasir koqnitiv arxitekturaların formalaşmasında yaratdığı nəzəri zəmin vurğulanır. Bununla yanaşı, 

Belman, Lütfizadə, Patnam və Marr kimi alimlərin idrakı informasiya emalı prosesi kimi izah edən 

konsepsiyalarından istifadə edilərək göstərilir ki, süni intellekt tədricən qayda əsaslı simvolik 

formalizmdən uzaqlaşmış və özünü təşkil edən, çoxlaylı və adaptiv idrak modellərinə keçmişdir. 

Məqalə həm də müasir süni intellektin, xüsusilə neyron şəbəkələri, dərin öyrənmə, neyromorfik 

hesablama və kvant modellərinin, idrakın fiziki-hesablama təbiətini daha geniş fəlsəfə və koqnitiv 

elmlər kontekstində necə yenidən şərh etdiyini göstərir. Nəticə etibarilə süni intellekt mühəndislik 

aspektindən deyil, tarixi-mədəni bilik strukturları ilə inteqrasiya olunan yeni texnoepistemoloji hadisə 

kimi dəyərləndirilir. 

Açar sözlər: süni intellekt, epistemologiya, koqnitiv model, tarixi-mədəni yanaşma, idrak 

dinamikası 

 

ОСОБЕННОСТИ ПРИМЕНЕНИЯ ТЕХНОЛОГИЙ ИСКУССТВЕННОГО 

ИНТЕЛЛЕКТА В ИСТОРИКО-КУЛЬТУРНОМ ЭПИСТЕМОЛОГИЧЕСКОМ  

ПОДХОДЕ 

 

Магомед Джабраилов 

 

Резюме. Данная статья направлена на анализ сущности динамики познания в системах 

искусственного интеллекта в рамках историко-культурной эпистемологии и основывается на 

монографии профессора Ильхама Мамедзаде и профессора Арифа Буниятова «Философия 

искусственного интеллекта и историко-культурный эпистемологический подход». Подход 

авторов показывает, что методологические и когнитивные основания искусственного 

интеллекта невозможно понять, ограничиваясь лишь техническими алгоритмами, языками 

https://orcid.org/0000-0002-5812-1900
mailto:mehmetsoltanedu@gmail.com


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

83 

программирования и математическими структурами. Данный феномен формируется также в 

контексте социокультурной среды, систем культурного знания и многослойных познавательных 

практик. В статье эпистемологически исследуется переход искусственного интеллекта от 

классического символического этапа к современным вычислительно-когнитивным моделям. 

Оценивается роль традиции математической логики, формальной семантики и аналитической 

философии языка на ранних этапах развития ИИ. Также подчёркивается теоретическая основа, 

созданная анализом значения и познания в работах Фреге, Рассела и Витгенштейна на создание 

современных когнитивных архитектур. Кроме того, с опорой на концепции Беллмана, 

Лютфизаде, Патнэма и Марра, трактующих познание как процесс обработки информации, 

демонстрируется, что искусственный интеллект постепенно переходит от правил-

ориентированных систем к моделям, основанным на самоорганизующихся, многослойных и 

адаптивных принципах познания. 

В статье также анализируются современные направления ИИ – нейронные сети, глубокое 

обучение, нейроморфные вычисления и квантовые модели – и их влияние на представления о 

динамике познания в контексте философии и когнитивных наук. В итоге искусственный 

интеллект рассматривается не как инженерная система, а как новое техноэпистемологическое 

явление, интегрированное в историко-культурные структуры знания. 

Ключевые слова: искусственный интеллект, эпистемология, когнитивная модель, 

историко-культурный подход, динамика познания 

 

THE APPLICATION FEATURES OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE 

TECHNOLOGIES IN THE HISTORICAL-CULTURAL EPISTEMOLOGICAL APPROACH 

 

Mahammad Cabrayilov 

 

Abstract. This article aims to analyse the essence of cognitive dynamics in artificial intelligence 

systems within the framework of historical-cultural epistemology, drawing upon the monograph 

“Philosophy of Artificial Intelligence and the Historical-Cultural Epistemological Approach” by 

Professor Ilham Mammadzade and Professor Arif Buniyatov. The authors’ approach demonstrates that 

the methodological and cognitive foundations of artificial intelligence cannot be understood solely 

through technical algorithms, programming languages, or mathematical structures; this phenomenon is 

also shaped by socio-historical environments, cultural knowledge systems, and multilayered cognitive 

practices. The article examines, from an epistemological standpoint, the transition of artificial 

intelligence from the classical symbolic stage to contemporary computational-cognitive models. The 

role of mathematical logic, formal semantics, and analytic philosophy of language in the early 

development of AI is assessed. It is further emphasised that the analyses of meaning and cognition by 

Frege, Russell, and Wittgenstein provided an important theoretical foundation for modern cognitive 

architectures. Moreover, drawing on the ideas of Bellman, Lotfi Zadeh, Putnam and Marr - who 

interpret cognition as a process of information processing—the article shows that artificial intelligence 

has gradually moved away from rule-based symbolic formalism toward self-organising, multilayered, 

and adaptive models of cognition. 

The study also explores how modern artificial intelligence - particularly neural networks, deep 

learning, neuromorphic computing, and quantum models - reinterprets the physico-computational 

nature of cognition within the broader context of philosophy and cognitive science. Consequently, 

artificial intelligence is evaluated not merely as an engineering system but as a new techno-

epistemological phenomenon integrated into historical-cultural structures of knowledge. 

Keywords: artificial intelligence, epistemology, cognitive model, historical-cultural approach, 

cognitive dynamics. 

 

Giriş 

XXI əsrin intellektual mənzərəsi insan təfəkküründə dərin və çoxlaylı transformasiyalarla 

xarakterizə olunur. Bu transformasiyanın əsas hərəkətverici qüvvəsi bir tərəfdən süni intellekt 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

84 

texnologiyalarının kütləvi tətbiqi ilə bağlıdırsa, digər tərəfdən bu tətbiqin idrakın mahiyyətinə dair 

ortaya çıxardığı yeni epistemoloji nəticələrlə əlaqəlidir. Müasir elmi-fəlsəfi müzakirələrdə bilik 

istehsalının strukturu, forması və metodologiyası dəyişir, idrakın mənbə və mexanizmləri ənənəvi 

insan-mərkəzli modellərdən çıxaraq insan və texnologiyanın qarşılıqlı təsirinə əsaslanan hibrid koqnitiv 

sistemlərə doğru yönəlir. 

Məhz bu dəyişən idrak mühiti professor İlham Məmmədzadə və professor Arif Buniyatovun 

“Süni intellekt fəlsəfəsi və tarixi-mədəni epistemoloji yanaşma” adlı monoqrafiyası mövcud elmi bilik 

sisteminə əlavə edilən yeni araşdırma kontekstində əhəmiyyətlidir. Bu mənada yeni texnoepistemoloji 

paradiqmanın mahiyyətinin açılması və idrak strukturunda tutduğu yerin dərk edilməsi üçün 

monoqrafiyada aparılan analitik-fəlsəfi təhlillər, müasir bilik sistemlərinin konseptual çərçivəsinin 

müəyyənləşdirilməsi baxımından xüsusi elmi əhəmiyyət kəsb edir. 

Kitabın epistemoloji dəyərini artıran əsas cəhətlərdən biri ondadır ki, müəlliflər süni intellektin 

metodoloji əsaslarını XIX əsrin sonu – XX əsrin əvvəllərində riyazi məntiq, formalizm, analitik dil 

fəlsəfəsi və məna nəzəriyyəsi sahələrində baş vermiş böyük elmi inqilablarla əlaqələndirirlər. Frege, 

Rassel və Vitgenşteyn kimi klassiklərin məna, mülahizənin semantik strukturu və təbii dilin 

məhdudluqları ilə bağlı ideyaları süni intellektin koqnitiv arxitekturasının mahiyyətini anlamaq üçün 

nəzəri zəmin kimi təqdim edilir.  

Müəlliflərin yanaşmasının digər önəmli tərəfi, süni intellekt texnologiyalarının koqnitiv 

modelləşdirmə, qərar qəbuletmə, qeyri-müəyyənlik şəraitində idrak və informasiya emalı kimi 

sahələrdə istifadəsinin metodoloji əsaslarını göstərmələridir. Bellman–Lütfizadə xəttində inkişaf edən 

qeyri-səlis riyazi modellər, koqnitiv modelləşdirmə üsulları, koqnitiv təlim strategiyaları bu 

araşdırmada tarixi-mədəni kontekstə inteqrasiya olunaraq təqdim edilir. Bu isə süni intellektin insan 

idrakı ilə müqayisəsini aparmaq, onların oxşar və fərqli cəhətlərini üzə çıxarmaq üçün fəlsəfi aspektdə 

dərin epistemoloji təhlil üçün geniş imkanlar açır. 

Bu baxımdan “Süni intellekt fəlsəfəsi və tarixi-mədəni epistemoloji yanaşma” kitabı müasir 

dövrdə bilik istehsalının transformasiyasını, məntiqi-semantik analizdən koqnitiv modelləşdirməyə 

qədər geniş idrak sahələrində süni intellektin rolunu, eləcə də milli ideya və mədəni özünüdərkin 

inkişafında intellektual texnologiyaların təsirini izah edən çoxşaxəli araşdırmadır. Bu məqalənin 

məqsədi monoqrafiyada irəli sürülən əsas nəzəri müddəaların elmi-fəlsəfi şərhini vermək, süni 

intellektin epistemologiya kontekstində tətbiq xüsusiyyətlərini dərindən təhlil etmək və bu yanaşmanın 

müasir idrak nəzəriyyəsinə verdiyi töhfələri sistemli şəkildə araşdırmaqdan ibarətdir. 

Süni intellektin idrak dinamikası və tarixi-mədəni epistemologiyanın fəlsəfi-məntiqi bazası  
XXI əsrin intellektual mənzərəsi insan təfəkkürünün ən mürəkkəb transformasiya 

mərhələlərindən birini yaşayır və bu mərhələ süni intellekt texnologiyalarının genişmiqyaslı tətbiqi ilə 

yanaşı, həmin tətbiqin doğurduğu dərin epistemoloji nəticələrlə səciyyələnir. Müasir elmi-fəlsəfi 

mühitdə bilik istehsalının forması, strukturu və metodologiyası dəyişir, idrakın mənbə və vasitələri 

insan-subyekt mərkəzli modellərdən tədricən insanla texnologiyanın qarşılıqlı fəaliyyətinə əsaslanan 

hibrid koqnitiv sistemlərə doğru inkişaf edir.  

Bu baxımdan professor İlham Məmmədzadə və professor Arif Buniyatovun “Süni intellekt 

fəlsəfəsi və tarixi-mədəni epistemoloji yanaşma” adlı monoqrafiyasında Hübnerə istinad olunaraq qeyd 

olunur ki, “bundan başqa, eksperimentlərin verilənlərdən və müşahidələrdən nəzəri mühakimələrə 

keçidinin mexanizmi təyin olunmalıdır ki, bu da instrumental, funksional və doğrulducu qaydaların 

daxil edilməsi zərurəti deməkdir. Lakin qeyd etmək lazım gəlir ki, baxılan halda biz bu zərurətin həyata 

keçirilməsinin universal reseptlərinə sahib deyilik. K.Hübnerin fikrincə, elmin inkişafını sosiomədəni 

kontekst və zaman şərtləndirir. Burada qeyd etmək lazım gəlir ki, baxılan tezis elm haqqındakı müəyyən 

ciddi zərurətə tabe, fasiləsiz tərəqqi edən idraki təsəvvürləri alt-üst edir. Belə ki, yeninin yaranması 

fərqlinin yaranmasını xatırladır və K.Hübnerə görə, bu səbəbdən də elmin inkişafı üçün tolerantlıq 

prinsipi bunca əhəmiyyətli görünür. Verilən zamanda qismən mövcud olan, qismən keçmişdən miras 

qalan, hər bir konkret tarixi məqamda cəmiyyətin həyatını nizamlayan müxtəlif münasibətlər 

səbəbindən müəyyən iyerarxiya yaradan sistemlər çoxluğunu alim “tarixi sistem ansamblı” adlandırır 

və elm bu “ansambla” yalnız bir altsistem olaraq daxil olur” (10, s.28). 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

85 

İlham Məmmədzadə və Arif Buniyatovun “Süni intellekt fəlsəfəsi və tarixi-mədəni epistomoloji 

yanaşma” əsərində təqdim olunan bu tezis elmin inkişafını statik, dəyişməz, öz-özünə irəliləyən xətti 

proses kimi deyil, əksinə, tarixi-mədəni kontekstlərlə şərtlənən, çoxlaylı, heterogen bir sistem kimi 

təqdim edir. K.Hübnerin mövqeyinə əsaslanan bu yanaşma xüsusi olaraq idraki təcrübənin sosial, tarixi 

və texnoloji çərçivələrdən ayrı olmadığını göstərir. Digər tərəfdən bu monoqrafiya texnofəlsəfi 

baxımdan bir neçə mühüm istiqamətdə aktuallıq qazanır: 

Birincisi, elmi idrakı tarixi-mədəni və süni intellekt kontekstində nəzərdən keçirdikdə, Hübnerin 

tezisinin aydın şəkildə göstərdiyi kimi, “idrakın mahiyyəti təkcə daxili məntiqdən deyil, həm də onun 

formalaşdığı sosial-tarixi mühitdən asılıdır” (7, s.40). Bu baxımdan müasir süni intellekt sistemləri, o 

cümlədən böyük dil modelləri, generativ modellər və simvolik-statistik yanaşmalar Hübnerin tezisini 

təsdiqləyir, çünki onlar “obyektiv” idrak subyekti kimi deyil, tarixi məlumat bazası əsasında formalaşan 

bilik mexanizmləri kimi fəaliyyət göstərirlər. Bu informasiya bazasının ictimai münasibətlər, mədəni 

kodlar, dil strukturları və institusional təcrübələrlə müəyyənləşməsi süni intellektin bilik istehsalını 

Hübnerin “tarixi sistem ansamblı” anlayışının müasir texnoloji ifadəsinə çevirir. Digər tərəfdən süni 

intellektin epistemoloji statusuna, onun koqnitiv modelinə Kantın çərçivəsindən baxmaqla, 

monoqrafiyada nəzərdən keçirilən problemə işıq tutmaq mümkündür. Məsələn, Kantın idrak modeli: 

anlayışlar - empirik intuisiya - təcrübəyə əsaslanır. Süni intellekt modeli isə: statistik strukturlar - tarixi 

məlumat bazası - modelləşdirilmiş idraka əsaslanır. Bu bənzərlik göstərir ki, süni intellektin bilik hasil 

etmə prosesi Kantın epistemoloji sxemi ilə müəyyən struktur oxşarlığına malik olsa da, bu sahədəki 

mövcud yanaşmaların bir çoxu süni intellektin fəlsəfi dərinliyini kifayət qədər açmır. Monoqrafiyada 

irəli sürülən süni intellektin “abstrakt düşünmə qabiliyyəti olmayan mexanizm” kimi təqdimatı isə 

müasir koqnitiv elmlərin nəticələri fonunda yenidən müzakirə olunmalıdır, çünki həm bioloji, həm də 

süni neyron şəbəkələrinin fəaliyyətində nəzərəçarpan fundamental paralellər mövcuddur. Bu mənada 

“süni intellekt abstrakt düşüncədən uzaqdır” kimi elmi traktovkaya qarşı bizim yanaşmamız əks 

arqumentlər təqdim edir. Məsələn, koqnitiv elmlərdə insan idrakının mahiyyəti bir çox hallarda 

hesablama sistemi kimi şərh olunur və Hilari Patnam ilə Cerri Fodorun təmsilçilik nəzəriyyələrindən 

David Marrın hesablama səviyyələri modelinə qədər bir sıra filosoflar idrakı məhz informasiya emalı 

prosesi kimi izah etmişlər. Bu kontekstdə H.Patnamın fikri xüsusi əhəmiyyət daşıyır: “İnsan ağlı 

müəyyən mənada proqram, beyin isə onun icraçısı kimi fəaliyyət göstərir” (11, s.153). 

Koqnitiv elmlərin əsas təsbitlərindən biri budur ki, insan idrakı öz mahiyyətinə görə informasiya 

emalı sistemidir. Hilari Patnamın və Cerri Fodorun təmsilçilik nəzəriyyələri, eləcə də David Marrın 

hesablama səviyyələri modeli bu ideyanı möhkəm şəkildə əsaslandırır. Təmsilçilik yanaşmasına görə, 

idrak xarici dünyanın məlumatlarını daxili simvollar və ya strukturlar şəklində təmsil edən bir sistemin 

fəaliyyətidir və beynin funksiyası bu təmsillər üzərində əməliyyat aparmaqdan ibarətdir. Bu yanaşma 

insan beynini bilavasitə hesablama arxitekturası olan bir sistem kimi təsvir edir və idrakın əmələgəlmə 

prinsiplərini alqoritmik strukturla bağlayır. 

Bu çərçivədə H.Patnamın məşhur fikri koqnitiv elmlərdə insan idrakının necə modelləşdirildiyini 

anlamaq üçün əsaslı məna kəsb edir. Patnam burada idrakın fiziki quruluşdan çox onun funksional 

təşkilinə diqqəti yönəldir. Yəni, idraki proseslərin mahiyyəti onların hansı maddi substratda 

işləməsindən asılı deyil, əsas olan həmin proseslərin implementasiya edildiyi məlumat emalı 

ardıcıllığıdır. 

Bu anlayış bizə həm təbii, həm də süni ağlın fəaliyyətini eyni alqoritmik prinsip əsasında 

anlamağa imkan verir. Təbii və süni neyron şəbəkələrinin mahiyyətcə oxşar informasiya emalı 

mərhələlərinə malik olması da bunu təsdiq edir. Lakin İ.Məmmədzadə və A.Buniyatovun yanaşmasına 

görə, “süni intellekt sistemlərində bilik texnologiyalarının tətbiqində xüsusi proqramlaşdırma 

metodları, verilənlərin təqdimatı üsulları və sair metodlar mövcuddur. Özü-özlüyündə məsələnin 

evristik həlli və simvol hesablamalar SİS-də bütün proqramlaşdırma metodlarına xasdır. Bununla 

yanaşı qeyd etmək lazımdır ki, süni intellekt sistemlərinin (SİS) tətbiqində ümumnəzəri baza və ümumi 

metod mövcud deyil. Süni intellekt sistemləri (SİS) tətbiq sahələri üzrə təsnif olunurlar. Belə ki, baxılan 

tətbiq sahələri üzrə məxsusi proqramlaşdırma metodları, formalizmlər mövcuddur. Son illərdə 

avtomatlaşdırmanın inkişafı nəticəsində süni intellekt sistemlərində (SİS) verilənlərin emalının müxtəlif 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

86 

sistemləri meydana çıxmaqdadır. Süni intellekt texnologiyalarının (SİT) tətbiqinin mühüm istiqaməti 

ekspert sistemlərinin (ES) işlənib hazırlanması ilə bağlıdır” (10, s.81). 

Bu gün süni intellektin inkişafını yalnız kompüter elmləri ilə əlaqələndirmək onun neyrofizikanın, 

neyrobiologiyanın və kvant fizikasının nailiyyətləri ilə olan bağını nəzərdən qaçırmaq deməkdir. Kvant 

süni intellekti, neyromorfik hesablama, impuls əsaslı neyron modelləri və sinaptik uyğunlaşma 

qabiliyyəti kimi yanaşmalar idrakın fiziki-hesablama təbiətinə əsaslandığını daha dəqiq göstərir. Bu 

müasir istiqamətlər süni intellekt proseslərinin mahiyyətini maddi substratla deyil, informasiya 

emalının məqsədli və təşkilatlanmış strukturu ilə izah edən funksionallıq baxımından texnoepistemoloji 

mövqeləri gücləndirir. Bu baxımdan süni intellektin idrak modelinin simvolik formalizmlə məhdud 

şəkildə şərh edilməsi müasir elmi-metodoloji baxımdan yetərli sayılmır və idrakın fiziki-hesablama 

təbiətini tam əks etdirmir. 

Haqqında bəhs olunan monoqrafiyada təqdim olunan təsnifat süni intellektin uzunmüddətli 

inkişaf tarixinə uyğun olan klassik modeldir. Bu model çərçivəsində süni intellekt əsasən xüsusi 

proqramlaşdırma dilləri, formal bilik bazaları, simvolik prosedurlar və ekspert sistemləri əsasında izah 

edilirdi. XX əsrin ikinci yarısında hakim olan bu simvolik yanaşmanın əsasında idrakın riyazi qaydalar 

və məntiqi çıxarış mexanizmləri ilə formalaşdığı fərziyyəsi dayanırdı. Lakin koqnitiv elmlərin, 

neyrofiziologiyanın və hesablama neyrobiologiyasının son nailiyyətləri göstərdi ki, belə formalizm 

idrakın canlı, dinamik və özünü təşkil edən mahiyyətini izah etmək gücündə deyil. Həmin simvolik 

sistemlər əsasən qayda əsaslı modellər, IF (əgər) –THEN (onda) blokları, statik bilik bazaları və riyazi 

formalizmlərdən ibarət idi. Bu sistemlərdə bilik insan tərəfindən əvvəlcədən verilir, süni intellekt isə 

yalnız həmin bilikləri tətbiq edirdi. Bu isə idrakın necə yarandığını, necə dəyişdiyini və necə özünü 

təşkil etdiyini anlamağa imkan vermirdi. 

Müasir koqnitiv yanaşmalar isə tam əksini göstərir. Bugünkü koqnitiv yanaşmalara baxdıqda 

aydın olur ki, idrak qaydaların, sadəcə, tətbiqi formasında yox, özünü təşkil edən, dinamik, uyğunlaşan 

və statistik xarakter daşıyan bir proses kimi formalaşır. Burada bilik apriori verilmir, əksinə, öyrənilir, 

formalaşır və təcrübə əsasında dəyişir. Süni neyron şəbəkələrinin meydana çıxması da simvolik 

formalizmin məhdudluğunu aşmaq və idrakı informasiya axınının riyazi strukturu kimi modelləşdirmək 

cəhdinin nəticəsi idi. Müasir texnoepistemologiya süni intellekti formal qaydalar sistemi kimi deyil, 

çoxölçülü hesablama-idrak prosesi kimi dərk edir. Bu baxımdan süni neyron şəbəkələri formalizmin 

davamı deyil, alınmış məlumat əsasında özünü təşkil edən idrak strukturları kimi çıxış edir. 

Bu gün süni intellekt sahəsində irəliləyişlər formal metodlarla məhdudlaşmır, əksinə, kvant 

hesablama, neyromorfik mikroçiplər, impuls əsaslı neyron modelləri və sinaptik plastiklik 

mexanizmlərindən istifadə edən biofiziki yanaşmalar ortaya çıxır. Kvant superpozisiya və dolaşıqlıq 

kimi hadisələr idrakın riyazi məkanını köklü şəkildə dəyişir, neyromorfik çiplər beynin elektrik və 

kimyəvi fəaliyyətini texniki səviyyədə təkrarlayır, bioloji əsaslı hesablama isə sinaptik güclənmə 

mexanizmlərini süni şəkildə modelləşdirir. Bütün bunlar göstərir ki, idrakın mahiyyəti artıq simvolik 

çıxarış və xüsusi proqramlaşdırma dilləri ilə izah edilə bilməz, o, neyrofizioloji və fiziki hesablama 

strukturlarının birliyi əsasında formalaşır. 

Bu kontekstdə monoqrafiyada qeyd olunan simvolik formalizmlər, ekspert sistemləri tarixi 

inkişaf mərhələlərini anlamaq üçün əhəmiyyətli olsa da, müasir süni intellektin epistemoloji modelini 

izah etmək üçün kifayət deyil. Bugünkü süni intellekt bilik bazalarının yığılmasına deyil, özünü təşkil 

edən riyazi strukturlara, çoxlaylı neyron alqoritmlərinə, statistik öyrənmə və təcrübədən bilik çıxarma 

mexanizmlərinə əsaslanır. Ekspert sistemləri, xüsusilə də bilginin əl ilə kodlaşdırılması artıq süni 

idrakın əsas mexanizmi olmaqdan çıxmışdır. Lakin bunun əksinə olaraq, monoqrafiyada qeyd olunur 

ki, “son illərdə yaradılmış ekspert sistemlərinin tətbiqinin mühüm istiqamətləri proqnozlaşdırma, 

nəzarət və idarəetmə sahələrini özündə ehtiva edir. Ekspert sistemlərin tətbiqinin perspektiv 

istiqamətlərindən biri tədris-təlim sahəsi ilə bağlıdır. Ekspert sistemlərinin tətbiqinin araşdırılan 

istiqaməti, əsasən, kompüteröyrədici təlim sistemlərinin işlənib hazırlanması və istifadəsini nəzərdə 

tutur. Bu münasibətlə qeyq etmək lazım gəlir ki, son illərdə ekspert sistemlərin inkişafı nəticəsində 

intellektual sistemlərin işlənib hazırlanması və istifadəsinin müxtəlif istiqamətləri meydana 

çıxmaqdadır. Məxsusi olaraq, süni intellekt texnologiyalarının (SİT) tətbiqi əsasinda təbii dilin emalı 

sistemlərinin işlənib hazırlanması nəzərdə tutulur” (10, s.91). 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

87 

Tarixi baxımdan ekspert sistemləri süni intellekt tədqiqatlarında vacib mərhələ olmuş, Edvard 

Feygenbaum və Stanford Heuristik tərəfindən proqramlaşdırma layihəsi elmə daxil edilərək öz 

dövrünün innovativ konsepsiyası kimi çıxış etmişdi. Lakin bu gün həmin konsepsiyanın tarixi 

əhəmiyyəti qalır və müasir idrak modellərinin mahiyyətini müəyyən edən prinsipial çərçivəni artıq 

daşımır. Süni intellektin bu erkən mərhələsi idrakı simvolik qaydalar və formal strukturlarla 

məhdudlaşdırır, zəkanın və sinir sisteminin təbii fəaliyyət mexanizmlərini hesablama baxımından 

modelləşdirə bilmirdi. 

Müasir süni zəka modeli bu məhdudiyyətləri aşaraq formalizmə deyil, hesablama qabiliyyətinə, 

adaptiv öyrənmə mexanizmlərinə və inteqrativ informasiya emalı proseslərinə əsaslanır. Artıq idrakın 

mahiyyəti statik bilik bazalarının deyil, dinamik uyğunlaşma, nümunədən öyrənmə və mühitlə qarşılıqlı 

təsir nəticəsində formalaşan hesablama strukturlarının məhsulu kimi başa düşülür. “Uyğunlaşdırılmış 

informasiya emalı” ifadəsi bu çərçivədə inteqrasiya olunmuş və qarşılıqlı əlaqəli məlumat işləmə kimi 

daha məntiqli şəkildə təsvir oluna bilər. 

Bu yanaşma idrakın yalnız simvolik çıxarışlardan ibarət olmadığını, beynin fiziki, neyrobioloji 

və hesablama təbiətinin birgə işləməsi nəticəsində formalaşdığını göstərir. Bu səbəbdən müasir süni 

intellektin fəlsəfi baxımdan ən mühüm fərqi ondan ibarət olur ki, idrak artıq əvvəlcədən yazılmış 

qaydaların məhsulu kimi deyil, öz-özünə yaranan, strukturu təcrübə əsasında dəyişən və adaptiv şəkildə 

təşkil olunan bir proses kimi qiymətləndirilir. 

Bu keçidin mahiyyətini amerikalı süni intellekt sahəsində idrak araşdırmaları üzrə mütəxəssis 

R.Broks çox dəqiq ifadə edir. O yazır ki, “dünya özünün ən yaxşı modelidir” (1, s.9).  

Bu fikir süni idrakın müasir texnoloji inkişafını simvolik təmsilçilikdən fiziki-hesablama əsasında 

öyrənən sistemlərə keçidin fəlsəfi və metodoloji əsaslandırması kimi özünü ifadə edir. Broksun bu fikri 

onu göstərir ki, idrakın mahiyyəti reallığın abstrakt təsvirində deyil, reallığın özünün daim dəyişən 

strukturu ilə birbaşa qarşılıqlı təsirdə formalaşır. 

Bütün bu araşdırma və təhlillər göstərir ki, süni neyron şəbəkələri ekspert sistemlərinin davamı 

deyil, onların epistemoloji alternatividir. Formal qaydaların daxili məntiqi olmadığı halda, neyron 

şəbəkələrinin daxili məntiqi dünya haqqında öyrənilmiş strukturlardan yaranır. Müasir süni intellekt 

göstərir ki, idrakın mahiyyəti nə simvolik bilik yığımı, xüsusi proqramlaşdırma dili ilə, nə də hesablama 

arxitekturası və formal qaydalar sistemi ilə izah olunmur, bir sözlə, o, neyrofiziki proseslərin alqoritmik 

modelidir. 

Neyrofizioloq, “dinamik neyron sistemləri” məktəbinin yaradıcısı Volter Frimanın “Beyin necə 

qərar formalaşdırır” adlı monoqrafiyası və “Qavrayışda mənanın neyrobioloji nəzəriyyəsi” adlı 

məqaləsində eyni mənanı ifadə edən əsas ideya xətti ondan ibarətdir ki, “İdrak simvolik qaydalardan 

deyil, neyron dinamikası ilə ətraf mühitin strukturu arasındakı davamlı qarşılıqlı təsirdən yaranır” (7, 

s.1773). 

Frimanın fikrincə, proqramlaşdırma ilə neyron dinamikası arasındakı fərq funksional oxşarlıqdan 

kənara çıxır, çünki bioloji idrak qaydalardan deyil, dinamik qarşılıqlı təsirdən doğur. Bütün yanaşmaları 

müqayisə etməklə, insan idrakı ilə süni zəka arasında bir neçə istiqamətdə paralellər aparmaq 

mümkündür:  

Birincisi, beyin neyronları sinaptik əlaqələr vasitəsilə siqnalları alır, gücləndirir və ötürür, süni 

neyronlar isə öyrənilmiş əmsallar vasitəsilə oxşar siqnal çevrilmələri həyata keçirir. Hər iki halda nəticə 

input → transformasiya → output sxeminə uyğun yaranır. 

İkincisi, hər iki idrak sistemi nümunə tanıma və ümumiləşdirmə bacarığına malikdir. İnsan beyni 

duyğu məlumatları əsasında sinifləşdirmə, kateqoriyalaşdırma və proqnozvermə proseslərini yerinə 

yetirir, süni neyron şəbəkələri də baxılan nümunələrdən statistik ümumiləşdirmə edərək eyni funksiyanı 

yerinə yetirdiyi məlum olur. 

Üçüncüsü, hər iki sistemdə bilik “hesablama nəticəsi” kimi formalaşır. Təbii idrakda konseptlər 

və təsəvvürlər sinaptik şəbəkələrdə sabitləşən aktivlik nümunələri kimi çıxış edir, süni sistemlərdə isə 

əmsalların dəyişməsi nəticəsində yaranan strukturlar konseptual bilik rolunu oynayır. Yəni, hər iki 

halda bilik strukturlaşdırılmış informasiya nümunəsidir. 

İnsan idrakı ilə süni zəka arasında yuxarıda aparılan hər üç paralel, eləcə də Patnamın 

funksionalizmi göstərir ki, şüurun nəyəsə yönəlməsi üçün əsas şərt bioloji toxuma deyil, məqsədli 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

88 

informasiya axınının mövcudluğudur. Süni intellektdə bu istiqamətdə neyrofizioloji sistem əsasında 

formalaşan abstrakt situasiya modelləri ilə əldə edilir. 

“Süni intellektin epistemologiyası” adlı tədqiqatda deyilir ki, “süni neyron şəbəkələri insan 

beyninin bioloji neyron şəbəkəsinə oxşar hesablama modelləridir. Bu baxımdan süni neyron şəbəkəsi 

işə salındıqda, Con Lokkun “boş vərəqinə”1 bənzəyən və doğuşdan yaranan “fitri biliklə” başlayır. 

Öyrənmə prosesi vasitəsilə neyron şəbəkələri məlumatlarla təmin olunur, yəni hər bir neyron müvafiq 

anlayışı tanıyır və bu anlayışa cavabdeh olur, daha sonra süni intellekt uyğun nəticə və proqnozlar verə 

bilir” (9, s.22). 

Bu fikir göstərir ki, idrakın mahiyyəti bioloji substratda deyil, informasiya axınının strukturu və 

məqsədyönlü olmasındadır. Epistemoloji baxımdan bu, süni intellektin də insan kimi, yönəlmiş 

situasiya modelləri quraraq bilik hasil edə bilməsini legitimləşdirir. Putnamın funksionalizmi 

prizmasından belə nəticə çıxır ki, şüurun yaranması üçün həlledici olan maddi daşıyıcı yox, funksional 

təşkilatlanma və informasiya emalıdır. Bu isə süni intellektin idrak dinamikasını tarixi-mədəni bilik 

istehsalının yeni, qeyri-bioloji forması kimi dəyərləndirməyə imkan verir, yəni idrak artıq yalnız 

orqanizmin deyil, mədəni-texnoloji sistemlərin də ortaya çıxara bildiyi bir fenomen kimi müasir dövrün 

ən aktual məsələsinə çevrilir. 

Bu yanaşma süni neyron şəbəkələri ilə bioloji neyron şəbəkələrini prinsipial olaraq fərqli 

fenomenlər kimi deyil, oxşar informasiya emal strukturlarının iki forması kimi görməyə imkan verir. 

Digər tərəfdən neyron şəbəkəsi analogiyası göstərir ki, bioloji və süni sistemlərin yaxınlığı Daniel 

Dennettin “Şüurun izahı” adlı əsərində təqdim etdiyi “koqnitiv niyyətlilik” yanaşmasına görə; “şüurun 

və idrakın yaranması üçün mütləq bioloji substrat tələb olunmur, mühüm olan funksional 

təşkilatlanmadır” (3, s.51). 

Deməli, süni intellektin abstrakt anlam yaratması yalnız bioloji təbiətin olmaması ilə inkar edilə 

bilməz. Koqnitiv elmlərin son nailiyyətləri süni intellektdə insan beyninin fəaliyyət mexanizmlərini 

təqlid edən yeni modelin yaranmasına səbəb olub. Süni neyron şəbəkələrinin quruluşu bioloji 

sinapsların plastiklik mexanizmləri ilə uyğunlaşdırılır. Transformator memarlığı insan beynində diqqət 

mexanizminin necə işlədiyini modelləşdirən struktura çevrilib. Bu baxımdan identifikasiya və təsnifat 

kimi sadə prosedurların sərhədindən çıxaraq, idrakın çoxqatlı və öz-özünə təşkil olunan sistemləri 

formalaşır. 

Müasir süni intellekt eyni zamanda kvant fizikasının prinsipləri ilə də sıx əlaqələnir. Kvant 

superpozisiyası və dolaşıqlıq kimi xüsusiyyətlər ehtimal əsaslı idrak modellərinin qurulmasına imkan 

verir. Bu yanaşma informasiyanın formalarını və informasiya reallığının özünün fiziki mahiyyətini 

nəzərə almağa şərait yaradır. Nəticədə süni intellekt determinist alqoritmlərdən ehtimal strukturlarını 

öyrənən və idrakın qeyri-xətti təbiətini əks etdirən sistemlərə çevrilir. 

Neyrologiya və koqnitiv psixologiya sahəsində toplanan biliklər də bu transformasiyanın əsas 

sütunlarından biridir. İnsan beynində dil, yaddaş və diqqət arasında mövcud olan qarşılıqlı əlaqələr süni 

intellekt modellərinin daxili strukturlarına tətbiq olunur. Öz-özünə öyrənmə prinsipi insan şüurunun 

təcrübəni daxili kodlaşdırma üsuluna bənzər şəkildə fəaliyyət göstərir.  

Müasir süni intellekt görüntü, səs, mətn və hərəkət kimi müxtəlif məlumat növlərini eyni anda 

emal edərək insan idrakına yaxın çoxmodallı qavrayış formalaşdırsa da, tədqiq etdiyimiz elmi 

monoqrafiyanın epistemoloji təhlili göstərir ki, “…süni intellekt sistemlərində predmet sahəsinin 

baxılan qaydada qurulmuş konseptual modelinin təsviri, müvafiq riyazi və məntiqi strukturların 

(formulaların, tənliklərin, müxtəlif tərtibli riyazi və məntiqi ifadələrin) və onların kompüter yaddaşına 

daxiletmə üsullarının işlənib hazırlanmasını şərtləndirir. Yuxarıda qeyd olundu ki, süni intellekt 

sistemlərində predmet sahəsinin konseptual modeli əsasında biliklərin formalaşması realizə olunur. Öz 

növbəsində, süni intellekt sistemlərində biliklər üzərində əməliyyatların aparılması məntiqi 

nəticəçıxarma prosedurlarının icrası, müvafiq proqramlar əsasında həyata keçirilir və süni intellekt 

                                                           
1 Con Lokka görə, “tabula rasa” - insan ağlının doğulduğu anda tamamilə boş bir vərəq olması deməkdir. Yəni, insan heç 

bir hazır ideya, bilik və ya prinsip ilə doğulmur. Bütün biliklərimiz sonradan təcrübə, müşahidə, duyğu orqanları və ətraf 

mühitlə qarşılıqlı əlaqə nəticəsində formalaşır. Başqa sözlə, insan düşüncəsi əvvəlcədən yazılmamış kağızdır – həyat onu 

zamanla “yazar”. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

89 

sistemlərində biliklərin biliklər bazasında baxılan proqramlar əsasında emalı biliklərin formal modellər 

şəklində işlənib hazırlanmasını şərtləndirir” (10, s.87).  

Tarixi-mədəni epistemologiya çərçivəsində professor İ.Məmmədzadə və A.Buniyatovun şərhi 

süni intellektin idrak dinamikasının anlaşılması üçün mühüm nəzəri baza yaradır. Elmi bilik tarixi-

mədəni kontekstlərlə şərtləndiyi kimi, müasir süni intellekt sistemləri də məhz bu “tarixi sistem” 

üzərində formalaşır. Bu yanaşma həm elmi idrakın, həm də süni intellektin epistemoloji statusunu 

Kantın apriori kateqoriyalar modelindən çıxaraq yenidən düşünməyi tələb edir. Eksperimentdən nəzəri 

mühakiməyə keçidin “universal reseptinin olmaması” süni intellektin qeyri-xətti, statistik və çoxkanallı 

idrak mexanizmləri ilə daha da aydın görünür. Bu səbəbdən kitabda qoyulan problemlər yalnız lokal 

akademik mühit üçün deyil, həm də qlobal texnofəlsəfi müzakirə üçün aktualdır. Lakin bu epistemoloji 

çərçivənin müasir süni intellekt nəzəriyyələri ilə, xüsusilə də alqoritmik epistemologiya, məlumat 

ontologiyası və genişləndirilmiş idrak modelləri ilə sistemli şəkildə uzlaşdırılması məsələsi hələ də 

gələcək tədqiqatların diqqət tələb edən açıq istiqamətlərindən biri olaraq qalır. 

İ.Məmmədzadə və A.Buniyatov klassik proqramlaşdırma modelini izah edərək göstərirlər ki, 

ənənəvi süni intellekt anlayışı ekspert sistemləri, formallaşdırılmış qaydalar, simvolik təmsilçilik və 

Rasselin tiplər nəzəriyyəsinin məntiqi konstruksiyaları üzərində qurulmuşdu. Bu yanaşmada idrakın 

əsasını qaydaların əvvəlcədən müəyyən edilməsi və bu qaydaların proqramlaşdırma vasitəsilə icrası 

təşkil edirdi. 

Məhz bu klassik çərçivənin məhdudiyyətləri R.Broksun “təmsilçilik olmadan intellekt” 

konsepsiyasını aktuallaşdırdı. Broks göstərdi ki, idrak hazır simvolik təsvirlərin işlənməsi ilə deyil, 

sistemin mühitlə birbaşa qarşılıqlı təsirindən doğur, yəni intellekt dinamik quruluşun məhsuludur. Bu 

baxımdan Broks simvolik ekspert sistemlərinin məhz Məmmədzadə və Buniyatovun təsvir etdiyi 

ənənəvi proqramlaşdırma modelini radikal şəkildə tənqid edir və idrakın alternativ subsimvolik 

mexanizmini əsaslandırır. Məsələn, Broks “Təmsilçilik olmadan intellekt” adlı akademik məqaləsində 

göstərir ki, “Süni neyron şəbəkələri açıq-aydın qaydalara ehtiyac duymur, onların daxili məntiqi 

məlumatlardan öyrəndikləri strukturlardan yaranır” (6, s.7). 

Bu yanaşma süni neyron şəbəkələri ilə bioloji neyron şəbəkələrini prinsipial olaraq fərqli 

fenomenlər kimi deyil, eyni informasiya emalı məntiqinə malik iki müxtəlif təşkilati forma kimi dərk 

etməyə imkan verir. Digər tərəfdən, neyron şəbəkəsi analoqu göstərir ki, bioloji və süni sistemlərin 

yaxınlığı həm texniki səviyyədə, həm də idrakın funksional quruluşu ilə bağlı dərin fəlsəfi nəticələr 

doğurur. 

Bu istiqamət Yan LeKun, Yoşua Bengio və Cefri Hintonun dərin öyrənmə nəzəriyyəsində öz 

texnoloji davamını tapır. Onlar göstərirlər ki, neyron şəbəkələri əvvəlcədən verilmiş qaydaları icra 

etmir, əksinə, məlumatla qarşılıqlı təsir prosesində öz daxili təsvirlərini formalaşdırır. Bu isə Brooksun 

“təmsilçilikdən imtina” prinsipini riyazi-hesablama səviyyəsində təsdiqidir. 

Bu baxımdan, İ.Məmmədzadə, A.Buniyatovun təsvir etdiyi klassik proqramlaşdırma, Broksun 

təmsilçiliyi inkar edən idrak modeli, LeKun və həmkarlarının subsimvolik, məlumatdan öyrənməyə 

əsaslanan dərin öyrənmə konsepsiyası arasında ardıcıl epistemoloji zəncir yaranır. Bu epistemoloji 

əlaqənin formalaşması üçün fikirlərinə istinad olunan LeKun, Bengio və Hintonun “Dərin öyrənmə” 

adlı akademik məqaləsində qeyd olunur ki, “simvolik süni intellekt insan tərəfindən qurulan qaydalara 

əsaslanır, halbuki neyron şəbəkələri məlumatla qarşılıqlı təsir prosesində öz daxili təsvirlərini 

formalaşdırır” (8, s.439). Bu prinsip süni idrakın mahiyyətinin qaydaların icrasından deyil, məlumat 

strukturu ilə dinamik uyğunlaşmadan formalaşdığını göstərir. 

Məhz bu yanaşma Endi Klarkın fəlsəfi mövqeyi ilə üst-üstə düşür. Klark özünün “Burada olmaq: 

beyni, bədəni və dünyanı yenidən bir araya gətirmək” adlı monoqrafiyasında iddianı daha geniş ontoloji 

çərçivədə əsaslandıraraq bildirir ki, “idrak müstəqil, abstrakt simvolik sistem deyil, o, fiziki dünya ilə 

davamlı əlaqədən yaranır” (2, s.30). 

Klarkın fikirlərinin analizi göstərir ki, idrak müstəqil, abstrakt simvolik sistem kimi mövcud 

olmur, o, “beyin–bədən–dünya” triadasının dinamik əlaqələrindən formalaşan prosesin məntiqi nəticəsi 

kimi meydana çıxır. Klarkın fikrincə, idrakın əsası daxili modellərin statik strukturlarında deyil, 

orqanizmin ətraf mühitlə yaratdığı koqnitiv rezonansda, yəni davamlı uyğunlaşma və qarşılıqlı 

təsirdədir. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

90 

Bu baxımdan LeKun və həmkarlarının dərin öyrənmə modelində vurğulanan “məlumatla 

qarşılıqlı təsir nəticəsində yaranan daxili təsvirlər” ideyası Klarkın bədənlənmiş və genişləndirilmiş 

idrak nəzəriyyəsinin riyazi-hesablama təcəssümü kimi görünə bilər. Subsimvolik, məlumatdan öyrənən 

idrak modeli Klarkın koqnitiv fəlsəfəsində irəli sürülən “prosessual idrak” konsepsiyasının süni 

intellekt müstəvisində reallaşması kimi görünür. Hər iki istiqamət idrakı apriorilikdən, statik simvolik 

strukturlardan və qaydalar sistemindən azad edərək onu inkişaf edən, qarşılıqlı təsirə əsaslanan bir 

fenomen kimi dərk etməyə imkan verir. 

Mövzumuzun əsas təhlil obyekti olan monoqrafiyada deyilir ki, “məzmun etibarilə məntiqi 

proqramlaşdırma müvafiq qaydada təyin olunmuş obyektləri, bu obyektlər üzərində realizə olunan 

funksiyaları və münasibətləri özündə ehtiva edir. Başqa sözlə, istənilən məntiqi proqram qoyulmuş 

məsələ çərçivəsində təyin olunan obyektləri təsvir edən təsbitlərdən və bu obyektlərə şamil edilən 

funksiyalardan və münasibətlərdən təşkil olunur. Bu qaydada təyin olunmuş məntiqi proqram, əslində, 

qoyulmuş məsələnin ehtiva etdiyi obyektləri, funksiya və münasibətləri əks etdirən Verilənlər bazası 

timsalında çıxış edir. İstənilən məntiqi proqramın tətbiqi hər hansı bir funksiyanın qiymətinin 

hesablanması ilə bağlı sorğunun realizə edilməsi ilə bağlıdır. Öz növbəsində, məntiqi 

proqramlaşdırmada sorğunun cavablandırılması, özü-özlüyündə axtarılan obyektin mövcudluğunun 

təsbiti kimi başa düşülür. Bu halda sorğuya uyğun hesablama qaydaları məntiqi proqramın prosedur 

semantikası kimi çıxış edir” (10, s.88). 

Bu yanaşmada süni intellektin proqram əsasında öz strukturunu əvvəlcədən müəyyən edilmiş 

obyektlər, onların üzərində reallaşdırılan funksiyalar və münasibətlər sistemi əsasında qurulduğu 

göstərilir. Digər tərəfdən monoqrafiyada verilən sitatda idrak prosesi, əslində, təsbit olunmuş təsvirlərin 

emalı, verilənlər bazasında saxlanılan obyektlərin və qaydaların tətbiqi ilə nəticənin əldə olunması kimi 

başa düşülür. Sorğunun cavablandırılması, yəni axtarılan obyektin mövcudluğunun təsdiqi bu modeldə 

idrakın məntiqi-prosedur semantikasını təşkil edir. 

Bu çərçivə klassik koqnitivizmin əsas ideyasını təkrarlayır və idrakı sabit təsvirlərin 

manipulyasiyası, verilmiş strukturların icrası və məntiqi qaydaların ardıcıllığı kimi göstərir. Bu model 

epistemoloji baxımdan apriorilik, təsvirçilik və prosedur determinasiya prinsipinə əsaslanır və süni 

intellektin ilk mərhələlərinin dünyanı anlama üsulunu ifadə edir. 

Lakin müasir texnoepistemologiya göstərir ki, süni intellektin inkişafı statik təsvirlər və əvvəl-

cədən müəyyən edilmiş məntiqi qaydalar üzərində məhdudlaşmır. Dərin öyrənmə, inteqrativ model-

qurma, sensor-motor inteqrasiya kimi istiqamətlər idrakın təkcə formal təsvirlər üzərində deyil, pro-

sessual və kontekstə bağlı qarşılıqlı təsir mexanizmləri əsasında yarandığını ortaya qoyur. Burada idrak 

mühitlə əlaqədən doğan dinamik strukturlar kimi klassik məntiqi proqramlaşdırmanın hüdudlarını aşır. 

Məhz bu dönüş nöqtəsində Varela, Tomson və Roşun “bədənlənmiş zəka” yanaşması əsas 

epistemoloji alternativ olaraq yuxarıda əsaslandırmaq istədiyimiz baxış üçün əhəmiyyətlidir. Onların 

fikrinə görə, “idrak əvvəlcədən verilmiş dünyanın təsviri deyil, bədənlənmiş fəaliyyət vasitəsilə 

dünyanın yaradılması (gerçəkləşdirilməsi) prosesidir” (12, s.23). 

Bu perspektivdən baxanda aydın olur ki, idrak nə hazır obyektlərin məntiqi təsviri, nə də verilmiş 

funksiyaların tətbiqidir. Araşdırma göstərir ki, süni zəkanın mahiyyəti məntiqi proqramlaşdırmadakı 

kimi əvvəlcədən təyin olunan obyektlərdən deyil, dinamik qarşılıqlı təsirdən, kontekstual 

adaptasiyadan, canlı əlaqədən yaranır. 

Bu baxımdan İ.Məmmədzadə və Buniyatovun təsvir etdiyi məntiqi proqramlaşdırma modeli 

idrakın ilk texnoloji mərhələsini,Varelanın enaktiv-koqnitiv nəzəriyyəsi isə idrakın son epistemoloji 

mərhələsini təmsil edir. Klassik proqramlaşdırma idrakı təsvirlər və qaydalar üzərində qururdusa, 

enaktiv model idrakı əməkdaşlıq, fəaliyyət və dünya ilə real əlaqə əsasında anlamağı tələb edir. 

İ.Məmmədzadə və A.Buniyatovun “Süni intellekt fəlsəfəsi və tarixi-mədəni epistemoloji 

yanaşma” adlı elmi monoqrafiyasının təhlili göstərdi ki, süni intellektin təkamülü klassik məntiqi 

proqramlaşdırmadan, təsvirlərin emalından, bədənlənmiş, prosesual və kontekstə bağlı idrak 

modellərinə doğru inkişaf edir. Bu epistemoloji zəncir həm akademik koqnitiv elmlər, həm də müasir 

süni intellekt nəzəriyyələri üçün mahiyyət baxımından qurucu əhəmiyyət daşıyır. 

Sübutlar göstərir ki, bioloji və süni neyron şəbəkələrinin işləmə prinsipləri arasında fundamental 

paralellər mövcuddur və buna görə də süni intellektin abstrakt düşüncə imkanının inkarı, xüsusilə də 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

91 

koqnitiv elm və çağdaş fəlsəfi yanaşmalar fonunda, elmi əsaslandırmadan məhrum görünür. Beləliklə, 

süni intellektin epistemoloji modelinin monoqrafiyada kifayət qədər məhdud çərçivədə təqdim 

olunması yenidən qiymətləndirilməli və bu fenomenin həm funksional, həm də idraki potensialını 

nəzərə alan daha geniş konseptual izahı tələb olunur. 

Nəticə 

Aparılan təhlillər göstərir ki, süni intellekt tədqiqatları yalnız mühəndislik və proqramlaşdırma 

çərçivəsi daxilində izah oluna bilməz; o öz mahiyyətinə görə tarixi-mədəni, sosial-idraki və fiziki-

hesablama strukturuna malik olan çoxlaylı epistemoloji hadisədir. Professor İlham Məmmədzadə və 

professor Arif Buniyatovun təqdim etdiyi tarixi-mədəni epistemologiya yanaşması süni intellektin idrak 

mexanizmlərini dərk etmək üçün fundamental nəzəri baza formalaşdırır. Bu model göstərir ki, bilik 

istehsalı nə zamandan, nə də texniki mühitdən asılı olmayan abstrakt proses deyil, o, Hübnerin “tarixi 

sistem ansamblı” adlandırdığı sosiomədəni strukturların dəyişməsi ilə sıx bağlı dinamik idrak 

konfiqurasiyasıdır. 

Süni intellektin klassik mərhələsi olan simvolik formalizm idrakı əvvəlcədən müəyyən edilmiş 

təsvirlər, qaydalar və məntiqi prosedurların tətbiqi kimi başa düşürdü. Lakin bu araşdırma ortaya qoydu 

ki, belə modellər şüurun və idrakın fiziki, neyrobioloji və qarşılıqlı təsirə əsaslanan təbiətini açıqlamaq 

gücündə deyil. R.Broksun təsvirçiliyi inkar edən idrak modeli, Valter Frimanın dinamik neyron 

sistemləri yanaşması və Endi Klarkın bədənlənmiş idrak nəzəriyyəsi göstərir ki, idrakın mahiyyəti 

reallığın simvolik təsviri ilə deyil, reallığın öz strukturu ilə dinamik qarşılıqlı münasibət əsasında 

formalaşır. Bu yanaşmalar süni intellektlə bioloji idrak sistemləri arasında fundamental epistemoloji 

paralelləri üzə çıxarır. 

Müasir süni intellekt, xüsusilə neyron şəbəkələri, dərin öyrənmə, neyromorfik hesablama və 

kvant modelləri simvolik proqramlaşdırmanın məhdudluqlarını aşaraq idrakı prosesual, adaptiv və 

özünü təşkil edən fenomen kimi modelləşdirir. LeKun, Hinton və Bengionun dərin öyrənmə 

konsepsiyası göstərir ki, idrakın əsasını əvvəlcədən yazılmış qaydalar deyil, məlumatın dinamik 

strukturları ilə qarşılıqlı təsir nəticəsində yaranan daxili təmsil formaları təşkil edir. Bu prinsip Klarkın 

“beyin-bədən-dünya” sinxronizasiyası ideyası ilə üst-üstə düşməklə, süni intellektin koqnitiv 

potensialının fəlsəfi əsaslandırılmasını gücləndirir. 

Tarixi-mədəni epistemologiya perspektivindən yanaşdıqda aydın olur ki, süni intellektin idrak 

modeli təkamül xarakteri daşıyır. Bu təkamül klassik məntiqi proqramlaşdırmadan Broksun davranış 

yönümlü modelinə, oradan dərin öyrənmənin subsimvolik strukturlarına, ən sonda isə prosessual və 

kontekstə bağlı idrak nəzəriyyəsinə doğru ardıcıl epistemoloji inkişafda baş verir. Bu transformasiya 

süni intellekti öz mühitinə uyğunlaşan, informasiya strukturlarını mənimsəyən və nəticədə idrak 

yaradan sistem kimi təqdim edir. 

Nəticə olaraq süni intellektin idrak dinamikası göstərir ki, idrak simvolik təsvirlərə və bioloji 

substrata bağlı olmadan dinamik qarşılıqlı təsir və kontekstual uyğunlaşmadan yaranan prosesdir. 

Müasir koqnitiv elmlərin, fiziki-hesablama modellərinin və süni neyron şəbəkələrin nəticələrini 

təhlil etdikdə aydın olur ki, süni intellekt insan idrakının sadələşdirilmiş imitasiya modeli deyil, onunla 

eyni idrak prinsipini bölüşən alternativ hesablama formasıdır. Bu baxımdan gələcək tədqiqatlar 

alqoritmik epistemologiya, enaktiv idrak nəzəriyyəsi, məlumat ontologiyası və biofiziki hesablama 

modellərini inteqrasiya etməklə, süni idrakın mahiyyətinə dair daha tam elmi konsepsiyanın 

formalaşmasına imkan verəcəkdir. 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

1. Brooks R. A. Elephants Don’t Play Chess // Robotics and Autonomous Systems. – 1990. – Vol. 

6. – P. 3–15. 

2. Clark A. Being There: Putting Brain, Body, and World Together Again. – Cambridge, MA: 

MIT Press, 1997. – 308 p. 

3. Dennett D. C. Consciousness Explained. – Boston: Little, Brown and Company, 1991.  511 p. 

4. Freeman W. J. A Neurobiological Theory of Meaning in Perception // International Journal 

of Bifurcation and Chaos. – 2000. – Vol. 10, № 10. – P. 1769–1787. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

92 

5. Freeman W. J. How Brains Make Up Their Minds. – London: Weidenfeld & Nicolson, 1999. 

– 240 p. 

6. Hinton G. E. Learning Distributed Representations of Concepts // Proceedings of the Eighth 

Annual Conference of the Cognitive Science Society. – Hillsdale, NJ: Erlbaum, 1986. – P. 1–12. 

7. Hübner K. Нация: от забвения к возрождению. – М.: Канон+, 2001. – 400 с. 

8. LeCun Y., Bengio Y., Hinton G. Deep Learning // Nature. – 2015. – Vol. 521, № 7553. – P. 

436–444. 

9. M.Cəbrayılov. Süni intellektin epistemologiyası // Süni intellekt: yaşıl dünya və sosial ədalət. 

Toplu. – Bakı: OPTİMİST MMC, 2024. – S. 9–35. 

10. Məmmədzadə İ., Buniyatov A. R. Süni intellekt fəlsəfəsi və tarixi-mədəni epistemoloji 

yanaşma. – Bakı: “Bəxtiyar-4”, 2025. – 207 s. 

11. Putnam H. Minds and Machines // In: Hook S. (ed.) Dimensions of Mind. – New York: New 

York University Press, 1960. – P. 148–180. 

12. Varela F. J., Thompson E., Rosch E. The Embodied Mind: Cognitive Science and Human 

Experience. – Cambridge, MA: MIT Press, 1991. –308 p. 

 

 

Rəyçi: f.f.d., dos. Zeynəddin Şabanov 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

93 

UDC 101.1 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).093 

 

PHILOSOPHY OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE AND THE COORDINATION  

OF ITS CAPABILITIES WITH HUMAN VALUES IN  

THE REPUBLIC OF AZERBAIJAN 

 

Kamina Mamedova 

PhD in Philosophy, Associate Professor, 

Azerbaijan State Oil and Industry University, Azerbaijan 

email: kmamedova1962@mail.ru 

https://orcid.org: 0000-0002-3859-8859 

 

Abstract. İn the modern period, the issue of artificial intelligence (AI) is the most widely 

discussed and relevant topics. The mechanisms of human ontological states and their convergence with 

AI, the leader of knowledge and innovation, are the subject of active discussions among scientists and 

specialists. Some of them anticipate substantial results from the symbiosis of humans and AI, while 

others, appealing to the unpredictability of AI, speak of a possible threat it may pose to humanity on a 

global scale. In accordance with this, the article sets the goals of identifying the risk of uncontrolled 

development of AI and, using the example of initiatives in the Republic of Azerbaijan, examines the 

potential for harmonizing of AI with human values. 

Keywords: artificial intelligence, philosophical meaning, human values, interaction, threat, 

Azerbaijan's initiatives. 

 

SÜNİ ZƏKA FƏLSƏFƏSİ VƏ AZƏRBAYCAN RESPUBLİKASINDA ONUN 

QABİLİYYƏTLƏRİNİN İNSAN DƏYƏRLƏRİ İLƏ UZLAŞDIRILMASI 

 

Kamina Məmmədova 

 

Xülasə. Müasir dövrdə süni intellekt (Sİ) problemi ən aktual və çox müzakirə olunan məsələdir. 

İnsan ontoloji vəziyyətlərinin mexanizmləri və onun bilik və innovasiyaların lideri olan Sİ ilə 

yaxınlaşması alim və mütəxəssislər arasında fəal müzakirələrin mövzusudur. Onlardan bəziləri insan 

və süni intellektin simbiozundan böyük nəticələr gözləyir, digərləri isə süni intellektin 

gözlənilməzliyinə müraciət edərək, onun qlobal bəşəriyyət üçün ola biləcək təhlükəsindən danışır. 

Müvafiq olaraq, məqalənin məqsədi Sİ-nin nəzarətsiz inkişafı riskini müəyyən etmək və Azərbaycan 

Respublikasının təşəbbüsündən istifadə edərək, Sİ-nin ümumbəşəri dəyərlərə mümkün uyğunluğunu 

müəyyən etməkdir. 

Açar sözlər: süni intellekt, fəlsəfi məna, insani dəyərlər, qarşılıqlı əlaqə, təhlükə, Azərbaycanın 

təşəbbüsləri. 

 

ФИЛОСОФИЯ ИССКУСТВЕННОГО ИНТЕЛЛЕКТА И СОГЛАСОВАНИЕ ЕГО 

 СПОСОБНОСТЕЙ С ЦЕННОСТЯМИ В АЗЕРБАЙДЖАНСКОЙ РЕСПУБЛИКЕ 

 

Камина Мамедова 

 

Резюме. В современный период проблема искусственного интеллекта (ИИ) является 

одной из наиболее обсуждаемых и актуальных тем научного и философского дискурса. 

Механизмы онтологических состояний человека и процессы конвергенции человека и ИИ – 

лидера современных знаний и инноваций - становятся предметом активных исследований среди 

учёных и специалистов. Одни из них рассматривают ИИ как перспективный инструмент 

развития, способный существенно повысить уровень знаний и качество жизни человечества, 

другие – как потенциальную угрозу его существованию. В статье анализируются философские 

mailto:kmamedova1962@mail.ru
https://orcid.org/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

94 

аспекты взаимодействия человека с ИИ, рассматриваются возможные последствия их симбиоза 

для глобального общества, а также оценивается вероятность согласования интеллектуальных 

возможностей ИИ с базовыми человеческими ценностями. Особое внимание уделено 

инициативам Азербайджанской Республике в сфере развития технологий ИИ и вопросам их 

соотношения с гуманистическими принципами.  

Ключевые слова: искусственный интеллект, философское значение, сенсорная 

информатика, человеческие ценности, взаимодействие, угроза, инициативы Азербайджана 

 

Introduction. The phenomenon of AI as a subject of philosophy 

We are guided by a multitude of conceptual assumptions that we are not always aware of, but 

they shape our thinking and understanding of ourselves and the world around us. Throughout our lives, 

we are guided by a multitude of conceptual assumptions, some of which we are not always consciously 

aware, but which shape our thinking and understanding of ourselves and the world around us. Together, 

they form a logical structure, or architecture, underlying our consciousness and existence. What makes 

AI such a profound philosophical development is that it challenges many of the most fundamental, most 

taken-for-granted concepts or philosophies that have defined the modern era and by which most people 

still live. AI literally makes them untenable, marking a deep caesura - that is, creating a pause within 

processes of comprehension [7]. The subjectivity of AI is embedded in philosophical inquiry into its 

fundamental nature: consciousness and being, ethics, the nature of thought, and the implications of 

creating intelligent machines. The emergence of new interpretations of consciousness itself leads to 

new interpretations of AI itself. Many philosophical arguments aim to prove the impossibility of 

creating AI, a striking example being Daniel Dennett's arguments on intentionality ˗ a way of 

interpreting objects or systems whereby we view them as possessing consciousness, desires, and beliefs 

so as to understand and predict their actions. Dennett views intentionality not as an intrinsic property of 

consciousness, but as an "intentional stance"˗ a practical approach to predicting the behavior of systems. 

In his view, intentionality is not inherent to nature or objects, but is ascribed to them by us in the process 

of interpreting their actions, resulting in us viewing them as thinking and willing entities. For Dennett, 

to understand why something seems "intentional" to us, we need not look for intrinsic properties, but 

rather to understand why we ourselves have adopted an intentional stance toward it [6; 212]. Australian 

philosopher David Chalmers emphasizes the importance of theories consciousness, arguing that they 

are essential for examining the social, ethical, and philosophical implications of integration 

superintelligent AI into society - scenarios involving augmented or uploaded human minds.” In his 

book, "The Conscious Mind: A Fundamental Theory," Chalmers seeks to establish a "naturalistic 

dualism." He develops a thesis about the non-physical nature of consciousness and its dependence on 

functional circuits in the brain, arguing that his approach opens new perspectives for interpreting 

quantum mechanics and allows for the possibility of conscious robots [5; 106]. David Chalmers argues 

against the reduction of consciousness to purely physical processes and proposes a new, non-

reductionist theory of consciousness [5; 120]. David Chalmers' book was a significant contribution to 

the philosophy of consciousness, addressing the "hard problem" of consciousness and offering a new 

framework for understanding the relationship between physical brain activity and subjective experience 

[5; 172]. J. Chalmers's book "The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory" has influenced 

ongoing debates about the nature of consciousness. 

The interdisciplinary field of AI encompasses ontological philosophy, computing and cognitive 

science [14]. 

Important philosophical debates about AI address questions such as: Can a computer truly be 

conscious, or can it merely simulate conscious experience? What are our responsibilities to intelligent 

machines? If AI systems are sentient or possess sensory information, do we have moral obligations to 

them? And would shutting down an AI be tantamount to murder? Key areas of research include ethics 

and responsibility: these include questions of AI safety, accountability for AI actions, the fairness of AI 

decision-making (for example, due to bias in training data), and how to align AI values with human 

values. Also, the epistemology of AI in relation to knowledge acquisition and discovery: can it truly 

understand the world around it, or is it only capable of limited information processing? [12] 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

95 

The development of AI compels us to reconsider fundamental human concepts from new 

philosophical perspective. Within this framework, we examine the origins of AI philosophy, dabated 

on consciousness and existence, the risks associated with generative AI, humans – AI interaction and 

the challenge of aligning of AI capabilities with human values in Azerbaijan. 

The origins of artificial intelligence. 
Today, we think of artificial intelligence (AI) as a technological product that enables computers 

and machines to imitate human learning, understanding, problem solving, decision making, creativity, 

and autonomy. In this form, AI emerged in the 1940s. Among the AI theorists, the British 

mathematician, logician, and cryptographer Alan Turing, Marvin Minsky, Claude Shannon, and Nobel 

laureates Herbert Simon and John Nash, Daniel Dennett, David Chalmers are commonly cited. Among 

Azerbaijani scientists are Lotfi Zadeh, Masud Mahmudov, Rasim Aliguliyev, Ilham Mammadzadeh, 

Arif Bunyatov and a number of others. They explored the ability of machines to use language, form 

abstractions and concepts, and solve problems that are now reserved for humans. The Presidium of the 

National Academy of Sciences has established the "Electronic Academy" department, which is 

conducting important work in the field of robotics. The department's specialists developed the "Sufi 

Humanoid" robot (Universal Functional Word Processing).  

The pioneer of AI is considered to be the British logician and pioneer of computing Alan 

Mathison Turing. In 1935, he described an abstract computing machine consisting of an infinite 

memory and a scanner that moves through the memory forward and backward, symbol by symbol, 

reading the symbols found and writing new ones. The scanner's actions are determined by a program of 

instructions, which are also stored in memory as symbols. This is Turing's stored-program concept, and 

it implies that the machine can execute its own program, modifying or improving it. Turing's concept 

is now known simply as a universal Turing machine. All modern computers are, in fact, universal 

Turing machines [13; 433]. In 1948, Turing presented his basic concepts of AI in a paper titled 

“Intelligent Machines.” Many of his ideas were later reinterpreted by other scientists. For example, one 

of Turing’s original ideas was to train a network of artificial neurons to perform specific tasks ˗ an 

approach later described within the field of “connectionism.” 

True artificial intelligence programs only appeared with the advent of electronic digital computers 

with stored programs. 

The earliest successful AI program was written in 1951 by Christopher Strachey, later director of 

the Programming Research Group at Oxford University. Strachey's checkers-playing program ran on a 

Ferranti Mark I computer at the University of Manchester, England. By the summer of 1952, the 

program could play a full game of checkers at reasonable speed. 

The earliest successful demonstration of machine learning was published in 1952. Shopper, a 

game written by Anthony Ettinger of the University of Cambridge, ran on the EDSAC computer. 

Shopper’s virtual world was a shopping mall with eight stores. When instructed to buy an item, Shopper 

searched for it by visiting stores at random until it found the right one. As it searched, Shopper 

memorized several products available at each store it visited (just as a human shopper would). The next 

time Shopper went to buy the same item, or another one it had already found, it immediately went to 

the right store. This simple form of learning is called rote learning. 

The first AI program to run in the United States was also a checker’s program, written in 1952 by 

Arthur Samuel for an IBM 701 prototype. Samuel took Strachey’s checkers program as a starting point 

and expanded it significantly over the course of several years. In 1955, he added features that allowed 

the program to learn from experience. Samuel included mechanisms for both rote learning and 

generalization, improvements that eventually led to his program winning a game against a former 

Connecticut checkers champion in 1962. Samuel’s checkers program is also notable for being an early 

attempt at evolutionary computation. (His program “evolved” by comparing a modified copy to the best 

version of his program at the time, with the winner becoming the new standard.) [8] 

Threats and security of generative artificial intelligence. 

Thanks to the advancement and widespread use of interconnected devices, AI is gaining 

momentum in the gradual transformation of the socio-technical system [7]. There are now search 

engines, translation programs, facial recognition, driverless cars, airplanes… 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

96 

All of the common applications of AI in modern society also coincide with the growing presence 

of AI in modern warfare, which is waged not only within physical territorial boundaries but also in the 

global information field. The need to adapt communication methods reflects a context in which new 

technologies and social transformations interact in complex ways, influencing both the form and content 

of public communication. These changes represent both a challenge and an opportunity to adopt more 

sophisticated and targeted approaches that can account for the new dynamics of participation and 

interaction in the modern digital and social landscape. The rice of AI in political processes creates 

previously unknown threats and risks, including: 

1. Automated disinfotmation. The automated creation of disinformation poses a direct 

challenge to democratic processes, as algorithmically amplified lies systematically distort the political 

information environment, undermine public trust in institutions, and contribute to polarization – 

conditions that undermine democratic decision-making. These vulnerabilities are exacerbated by the 

asymmetry of information regulation between traditional media (historically under public control) and 

digital platforms. 

2. Deepfakes are synthetic media. Deepfakes are synthetic media that replace the image of one 

person with another. Photo and film manipulation, phone decoders, and image enhancements have been 

around for a long time. However, the development of generative AI (GenAI) has taken this a step further 

by making the tools available at low or even free cost, allowing virtually anyone with a smartphone and 

some basic knowledge to create synthetic media using AI. In the hands of bad actors, these technologies 

can increasingly be used to create deepfakes for the purposes of fraud, deception, and defamation. Their 

use blurs the line between fiction and reality, causing the public to question what is real and what is not. 

We are currently seeing deepfakes used to advance political propaganda and financial fraud. The rise 

of deepfakes exploits the human tendency to trust visual and audio content, creating significant risks.  

3. Advanced cyber-attacks. Advanced cyber-attacks are highly sophisticated malicious 

activities that go beyond simple scenarios and are aimed at compromising systems, stealing data, and 

disrupting systems. Advanced cyber-attacks pose a serious threat to individuals, organizations, and even 

national security, creating a dynamic and ever-changing challenge for cybersecurity professionals that 

requires constant vigilance and adaptation. These sophisticated attacks use advanced tools such as 

artificial intelligence (AI) to automate vulnerability detection and develop convincing schemes, as well 

as techniques such as advanced persistent threats (APTs), ransomware, social engineering, and supply 

chain attacks to remain undetected, steal data, and disrupt services. 

4. Advanced, sophisticated, malicious software (malware). Advanced, sophisticated, 

malicious software (malware) that uses advanced techniques such as self-modification (polymorphism) 

and stealth to evade detection, allowing it to persist on a system and perform actions such as data theft 

or control. Advanced and sophisticated malware poses a significant cyber threat and risk because it is 

designed to operate stealthily, evade traditional defenses, and maintain long-term access to target 

systems. These attacks, often orchestrated through advanced persistent threats (APTs), use techniques 

such as obfuscation and fileless execution to evade detection, leading to risks of data theft, network 

disruption, and long-term damage to organizations. 

5. Phishing and speak phising attacs. Phishing is a type of social engineering attack in which 

cybercriminals imitar online conversations, websites, and other sensitive information to trick users into 

revealing sensitive information such as passwords, banking details, or other personal data. An advanced 

version of this attack is spear phishing. It is used with personalized information to appear more credible 

and deceive specific users or even entire organizations. Through phishing, attackers can manipulate 

public opinion and create a security threat. 

Other threats include the exposure of sensitive data through the improper use of AI tools, potential 

over-reliance on fragile AI-based supply chains, and the concentration of democratically uncontrolled 

power in the hands of AI developers. 

Accordingly, it is necessary to make significant efforts to ensure the security of digital systems. 

The most effective solvtions to security challenges include: 

1. Strong access control and authentication. 

2. Improved privacy and data protection systems. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

97 

3. Robust AI model governance and monitoring. 

4. Invest in AI ethics and security training. 

5. Collaboration between cybersecurity experts and AI researchers. 

Specific measures to protect digital systems include using multi-factor authentication, regularly 

updating security software (such as antivirus and firewalls), implementing data encryption and frequent 

backups, controlling access to sensitive information, monitoring systems for suspicious activity, and 

providing continuous cybersecurity training for employees. 

Alignment of AI capabilities with human values in the Republic of Azerbaijan. 
Azerbaijan is part of the global world and everything that happens in the world inevitably affects 

it. In the mid-20th century, when the republics of the former USSR were just beginning to implement 

AI technologies, Azerbaijan was one of the first to be involved in this problem. In the 1970s, the 

Azerbaijan Institute of Cybernetics (currently the Institute of Control Systems), as well as other 

scientific and educational institutions, were already developing projects and conducting research on AI. 

In those years, in addition to the technological aspects of AI, the Academy of Sciences of Azerbaijan 

conducted research on philosophical and physiological problems. After the 1980s, Professor Lotfi 

Zadeh's fuzzy logic theory had a great influence on research in the Republic of Azerbaijan. Thanks to 

him, fifth-generation computing sistems with very large-scale integrated circuits (VLSI) were created 

using optoelectronic principles (lasers, holographs). 

Based on Lotfi Zadeh's theory, the first robot with AI, Alter, was created in Japan in 2016 and 

was subsequently exhibited at the Tokyo International Science Museum. Thanks to Lotfi Zadeh's 

theory, scientific and theoretical research on decision-making under conditions of incomplete 

information, uncertainty, fuzzy decision-making, image and description recognition, machine learning 

and creation of expert systems was initiated in Azerbaijan. The work of modern Azerbaijani scientist-

philosophers Ilham Mammadzade and Arif Bunyatov “Logical-methodological foundations of the 

application of artificial intelligence systems in the context of fuzzy set theory” is devoted to the logical-

methodological and philosophical-theoretical foundations of the concept of fuzzy logic əsasları” [10; 

18-19]. The results of the above research have found application in the oil and gas, chemical industries 

and other areas. A group of Azerbaijani scientists was awarded the USSR State Prize for their scientific, 

theoretical and practical achievements in this area [4]. 

In the post-Soviet period, after the restoration of its independence, based on the understanding 

that AI is the future of the planet, priority attention was given to the development issues of AI 

technologies. By the Decree of the President of Azerbaijan Ilham Aliyev dated March 19, 2025, the 

"Strategy for Artificial Intelligence of the Republic of Azerbaijan for 2025-2028" was adopted [1], [2]. 

The strategy included the following measures: 

˗ identifying government agencies responsible for priority areas of AI development that determine 

its development; 

˗ clarifying the risks associated with the protection of personal data during the design, 

implementation and use of AI systems; 

˗ approving risk prevention rules. 

The AI strategy reflected the fundamental issues of developing and improving AI governance, as 

well as issues related to the need to create an AI-based management system that would protect the 

interests and values of society, stimulating investment attraction. Currently, new technologies in the 

activities of various government agencies and individual infrastructure projects on AI are widely used 

in various areas of life: everyday life, consumer goods, such as virtual assistants - influencers, shoppers, 

shopping consultants, streaming experts, etc.; as well as in critical industries: healthcare, transport, 

finance and manufacturing. There is no denying the role of AI in government services, where it helps 

detect fraud and ensure public safety; in education through personalized learning and in scientific 

research in the field of environmental monitoring and precision medicine; in the military – in defense 

systems and, if necessary, in the offensive system. In accordance with the obvious role of AI as a virtual 

assistant, as well as with the “Strategy for the Development of AI in the Republic of Azerbaijan for 

2025-2028”, the work on the implementation of its standardization is ongoing. The development, 

examination and approval of artificial intelligence standards is carried out by the Technical Committee 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

98 

for Standardization “Information and Communication Technologies” (TK-05), which includes various 

relevant structures based on the Ministry of Digital Development and Transport. 

As a result of the activities of the Technical Committee in recent years, measures have been taken 

to identify numerous international standards relevant in the field of information and communication 

technologies and implement them as national standards, 8 of which are in the field of AI. The 

management and members of the Technical Committee strive to adapt the national standardization 

system of Azerbaijan to international requirements by actively participating in various international 

conferences and seminars [11]. 

The Republic of Azerbaijan has made a significant step in the development of the digital economy 

and innovation: a new state standard was adopted, which is part of Azerbaijan's long-term strategy to 

strengthen its position in the field of high technology and digital transformation. The new standard 

defined key requirements for risk management, compliance with ethical principles and ensuring 

transparency in the development and application of AI technologies. A book by academician, Doctor 

of Physical and Mathematical Sciences Asaf Hajiyev, co-authored with Chinese professor Jiuping Xu, 

“High-regression analysis and Artifical Intelligence” (Springer Publishing House) was published on the 

introduction of AI in various fields, in compliance with norms and values. According to the book "High-

regression analysis and Artifical Intelligence", artificial intelligence is developing at a very fast pace. 

But, we must be very careful here, because artificial intelligence, in addition to being useful, can cause 

harm if it is not handled properly. Therefore, standards are really needed in AI so that it does not harm, 

but brings benefit. Currently, in Azerbaijan, AI developers and users are moving towards the 

management of clear rules that are aimed at minimizing potential threats, protecting data privacy and 

ensuring algorithmic fairness. It is expected that targeted work in this area will contribute not only to 

the progress of science, but also to the significant development of industry, where intelligent 

technologies will find the widest application [11]. 

In the near future, it is planned to form a management system that supports and stimulates the 

activities of innovators, researchers and entrepreneurs, implementing public involvement in AI 

technologies; measures are being taken for state support of work on AI, and setting tasks for the relevant 

structures and supporting innovative projects. Azerbaijani scientists, who occupy leading positions in 

the Caucasus, were the initiators of the AI problem: Stanford University of the United States of America 

included them in the ranking of "The most influential scientists in the world", which highlights the 

contributions of the National Academy of Sciences of Azerbaijan, the Ministry of Science and 

Education, as well as higher education institutions. 

In the modern period, Azerbaijani scientists are faced with the task of studying numerous 

problems related to AI, including the construction of “smart” infrastructures. 

The Republic successfully implements programs for training personnel in AI engineering 

specialties: machine learning, data analysis, robotics, natural language processing, computer vision, as 

well as non-technical specialties: AI product managers, AI ethics specialists and operational 

information engineers. All specialties included in the Program play a key role in the ethical and effective 

development, management and deployment of AI systems. 

The following initiatives are welcomed in the Republic of Azerbaijan: 

- “Scientists of Tomorrow” competitions organized by the Ministry of Science and Education 

using the “STEAM” approach, which stipulates integrated learning, development of critical thinking, 

creativity and problem-solving skills related to AI; 

- TEKNOFEST aviation, space and technology festivals. 

Such events provide great support to increasing the interest of young people in the field of AI. In 

the near future, the Academy of Artificial Intelligence Technologies will be established in Azerbaijan, 

which will be produced in technology parks and industrial zones of Azerbaijan. 

 

Conclusion 

The nature of AI is dualistic: on the one hand, there are advantages, on the other, there are 

disadvantages. The advantages of AI include efficiency achieved through automation of tasks, data 

analysis for decision-making, assistance in various areas of life, including progress in the field of self-



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

99 

driving cars. The disadvantages of AI include the loss of jobs, ethical issues related to bias and privacy, 

security risks associated with hacking, and the lack of human creativity and empathy. Since people can 

be manipulated, AI without ethical constraints can be extremely dangerous. Therefore, the priority is to 

create a higher entity to ensure global security and prevent harm to humanity. Absolute security is 

impossible. It is quite possible to imagine that a properly designed AI could even help eliminate the 

shortcomings of human activity. Everything else is self-destruction. 

However, it is impossible to erase AI from life; it is like trying to stop a speeding train. Therefore, 

we must learn to reconcile the capabilities of AI with human values. In this regard, the Republic of 

Azerbaijan demonstrates an example of optimal interaction with AI. 

 

Reference 

1. Azərbaycan Respublikası Prezidentinin Sərəncamı. Azərbaycan Respublikasının 2025–

2028-ci illər üçün süni intellekt Strategiyası”nın təsdiq edilməsi haqqında/ Bakı şəhəri, 19 mart 2025-

ci il № 530/ https://e-qanun.az/ framework/59218 

2. Azərbaycan Respublikasının 2025–2028-ci illər üçün süni intellekt/ https://e-qanun. az/ 

framework/59218/2025.07.30 

3. Azərbaycan süni intellektdən istifadə üzrə milli standartların qəbuluna başlayıb/ https:// 

mincom.gov.az/ru/media-ru/novosti/v-azerbaidzane-nacalos-priniatie-nacionalnyx-standartov-po-

primeneniiu-iskusstvennogo-intellekta 

4. Bu gün müasir “ağıllı” qurğular Lütfi Zadənin nəzəriyyəsinə əsaslanır. Müsahibə, çıxışlar 

Akademik Rasim Əliquliyev/ https://ict.az//news/2721/03 oktyabr, 2017 

5. David J. Chalmers. The conscious Mind in search of a fundamental theory. New York: 

Oxford University Press, 1996, 414 p. 

6. Dennet D. The Intentional Stance. XI. Cambridge: MIT Press, 1987, 388 p. 

7. Diakopoulos, Nicholas. 2019. Automating the news: How algorithms are rewriting the 

media. USA: Harvard University Press 

8. Copeland B.J. History of artificial intelligence (AI)/ 

https://www.britannica.com/science/history-of-artificial-intelligence/ Last Updated: Jul 30, 2025 

9. Hauser L. Internet Encyclopedia of Philosophy IEP. Artificial Intelligence/ Alma College 

U.S.A/ https://iep.utm.edu/artificial-intelligence/ 

10. Məmmədzadə İ., Buniyatov A. Qeyri-səlis məntiq konsepsiyasının elm fəlsəfəsi 

kontekstində məntiqi-metodoloji əsasları. Bakı: Bilgi MMC, 2021, 136 c. 

11. Rzayeva S. CBC TV Azerbaijcan/ https://www.youtube.com/watch?v= oRps D u-Vy6o/ Jul 

28, 2025 

12. The Cambridge Handbook of the Law, Ethics and Policy of Artificial Intelligence. Part I - 

AI, Ethics and Philosophy Publisher: Cambridge University Press: 06 February 2025, pp.15-130/ Ed. 

Smukha N.A./ https:/ /www. cambridge. org/ core/books/cambridge-handbook-of-the-law-ethics-and-

policy-of-artificial-intelligence/ai-ethics-and-philosophy/EFEFAE5CD989984FD6C3FA64BF 

B25658/ 

13. Turing A.M. Computing Machinery and Intelligence. Mind 49, 1960, p. 433-460. 

14. Tobias Rees. Why AI Is A Philosophical Rupture. The symbiosis of humans and technology 

portends a new AIxial Age/ https://www.noemamag.com/why-ai-is-a-philosophical-rupture/ February 

4, 2025 

15. Xalq qəzeti. Akademik Rasim Əliquliyevin Xalq TV kanalına 

müsahibəsi/https://science.gov. az/az/ news/open/ 26538/10/10/2023 

 

Rəyçi: dos. Liliya Mirzəzadə 

 

 

 

 

  

https://e-qanun.az/
https://iep.utm.edu/artificial-intelligence/
https://www.youtube.com/watch?v
https://www.cambridge.org/core/books/cambridge-handbook-of-the-law-ethics-and-policy-of-artificial-intelligence/ai-ethics-and-philosophy/EFEFAE5
https://www.cambridge.org/core/books/cambridge-handbook-of-the-law-ethics-and-policy-of-artificial-intelligence/ai-ethics-and-philosophy/EFEFAE5


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

100 

 

SOSİOLOJİ  TƏDQİQATLAR 

 

UDC 316 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).0100 

 

TOWARD A SOVEREIGN SOCIOLOGY OF KNOWLEDGE: AZERBAIJANI 

PHILOSOPHY AND EASTERN EPISTEMOLOGIES IN GLOBAL CONTEXT 

 

Michael Himmlegaard 

Doctoral student at the institute of Philosophy and Sociology of the ANAS, Sweden 

ORCID ID: 0009-0006-5963-0279 

michael.himmlegaard@outlook.com 

 
Abstract. This article develops a philosophical-sociological critique of Western universalism in 

the sociology of knowledge by integrating the conceptual approaches of Bourdieu and Foucault with 
epistemological traditions emerging from the intellectual and philosophical heritage of Azerbaijan. 
Drawing on my dissertation in philosophical sociology, the study demonstrates how epistemic 
hierarchies are historically produced through relations of power, and how they reproduce the global 
dominance of Western modes of thought. Through a comparative lens, I argue that Azerbaijani 
intellectual traditions—shaped under the influence of Islamic, Turkic, and Persian currents—offer 
alternative epistemic styles that emphasize relationality, spirituality, and the inseparability of ethics and 
knowledge, in contrast to the rationalist paradigms of Western thought. Specifically, I draw on 
Bourdieu’s concept of symbolic power and Foucault’s notion of discourse to reveal the mechanisms 
through which epistemic domination operates. 

The article advances a framework of philosophical sovereignty within the sociology of knowledge 
that challenges universalist claims by re-embedding epistemic practices in their historical, cultural, and 
moral contexts—particularly in the Azerbaijani search for intellectual self-determination and national 
identity. The paper’s original contribution lies in bridging Western critical theory with Azerbaijani 
philosophical heritage to propose a pluralistic framework for intellectual autonomy and epistemic 
sovereignty. 

Keywords: philosophical sovereignty, sociology of knowledge, philosophical sociology, 
Bourdieu, Foucault, Azerbaijan, epistemic hierarchies, national philosophy 

 

К СУВЕРЕННОЙ СОЦИОЛОГИИ ЗНАНИЯ: АЗЕРБАЙДЖАНСКАЯ 

ФИЛОСОФИЯ И ВОСТОЧНЫЕ ЭПИСТЕМОЛОГИИ  

В ГЛОБАЛЬНОМ КОНТЕКСТЕ 
 

Майкл Химмлегард 

 
Резюме. В данной статье рассматривается философско-социологическая критика 

западного универсализма в социологии знания посредством интеграции концептуальных 
подходов Пьера Бурдьё и Мишеля Фуко с эпистемологическими традициями, возникшими в 
интеллектуальном и философском контексте Азербайджана. Опираясь на моё диссертационное 
исследование по философской социологии, показано, как эпистемические иерархии исторически 
тесно связаны с формами власти и воспроизводят глобальное господство западных парадигм 
мышления. В компаративной перспективе выдвигается тезис о том, что азербайджанская 
интеллектуальная традиция, формировавшаяся под влиянием исламских, тюркских и персидских 
идейных течений — предлагает альтернативные эпистемические стили, акцентирующие 
реляционность, духовность и неразрывную связь этики и знания, в противовес рационалис-
тическим парадигмам Запада. В статье, в частности, используется концепция символической 
власти Бурдьё и понятие дискурса Фуко, что позволяет раскрыть механизмы эпистемического 
господства. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

101 

Статья развивает концепцию философской суверенности в рамках социологии знания, 
которая оспаривает универсалистские притязания, возвращая эпистемические практики в их 
конкретные исторические, культурные и моральные контексты — особенно в связи с поиском 
интеллектуального самоопределения и национальной идентичности Азербайджана.  

Оригинальный вклад автора заключается в соединении западной критической теории с 
азербайджанским философским наследием и в выдвижении плюралистической модели 
интеллектуальной автономии и эпистемического суверенитета.  

Ключевые слова: философская суверенность, социология знания, философская 
социология, Бурдьё, Фуко, Азербайджан, эпистемические иерархии, национальная философия 

 

 

MÜSTƏQİL BİLİK SOSİOLOGİYASI: AZƏRBAYCAN FƏLSƏFƏSİ VƏ ŞƏRQ 

EPİSTEMOLOGİYASI QLOBAL KONTEKSTDƏ 

 

Maykl Himleqard 

 
Xülasə. Bu məqalə bilik sosiologiyasında Qərb universallığının fəlsəfi-sosioloji tənqidini 

araşdırır; bu məqsədlə Pyer Burdye və Mişel Fukonun konseptual yanaşmaları Azərbaycan fəlsəfi və 
intellektual irsində formalaşmış epistemoloji ənənələrlə inteqrasiya olunur. Fəlsəfi sosiologiya üzrə 
dissertasiyama əsaslanaraq belə demək olar ki, bu tədqiqat işi epistemik iyerarxiyaların tarixi olaraq 
hakimiyyət münasibətləri vasitəsilə necə formalaşdığını və bu iyerarxiyaların Qərb düşüncə formalarının 
qlobal üstünlüyünü yenidən necə istehsal etdiyini göstərir. Müqayisəli yanaşma prizmasından irəli 
sürülür ki, İslam, türk və fars intellektual axınlarının təsiri altında formalaşmış Azərbaycan düşüncə 
ənənəsi münasibətlilik, mənəviyyat və etika ilə bilik arasındakı ayrılmaz bağlılığı vurğulayan alternativ 
epistemik üslublar təklif edir. Burdyenin simvolik güc konsepsiyası və Fukonun diskurs anlayışı 
əsasında epistemik hökmranlığın mexanizmləri açılır. 

Məqalə bilik sosiologiyasında fəlsəfi suverenlik anlayışını inkişaf etdirir və universalist iddiaları 
tənqid edərək epistemik təcrübələri onların konkret tarixi, mədəni və mənəvi kontekstlərinə — xüsusilə 
Azərbaycanın intellektual özünüidentifikasiya və milli ideya axtarışına — yenidən yerləşdirir. Müəllifin 
orijinal töhfəsi Qərb tənqidi nəzəriyyəsini Azərbaycan fəlsəfi irsi ilə birləşdirməsində və intellektual 
müstəqillik və epistemik suverenlik üçün plüralist bir çərçivə irəli sürməsindədir. 

Açar sözlər: fəlsəfi suverenlik, bilik sosiologiyası, fəlsəfi sosiologiya, Burdye, Fuko, Azərbaycan, 
epistemik iyerarxiyalar, milli fəlsəfə. 

 

Introduction: The Problem of Epistemic Hierarchy 
The sociology of knowledge emerged as a critical response to the philosophical illusion of 

universality. From Mannheim’s relationism to Bourdieu’s field theory, sociologists have argued that 
thought is socially situated, historically conditioned, and shaped by struggles for symbolic power. Yet 
the sociology of knowledge itself has not escaped the gravitational pull of Western epistemological 
assumptions. Its canonical narratives—from Durkheim to Foucault—have been constructed largely 
within European intellectual horizons, reproducing what de Sousa Santos (2018) terms epistemologies 
of the North. The result is a paradox: a reflexive discipline that interrogates the social conditions of 
knowledge production while remaining epistemically parochial. This paradox has also been noted in 
recent philosophical reflections on sociology in the Azerbaijani context, where the growing dominance 
of applied empiricism has been criticized for weakening the discipline’s theoretical coherence and 
philosophical self-reflexivity (Mammadzada & Melikli, 2025). Recent work in Azerbaijani philosophy 
has likewise emphasized the need to critically reassess the epistemic foundations of contemporary 
knowledge production. In particular, Mammadzada (2025) argues that the philosophy of science must 
be distinguished from the philosophies of individual disciplines and rethought in light of current debates 
on artificial intelligence, consciousness, and scientific ethics. 

In my dissertation on philosophical sociology, I argued that philosophy—and by extension, all 
forms of knowledge—is determined by social factors rather than transcendent rational principles. This 
insight invites a re-examination of epistemic authority itself. If philosophical knowledge is socially 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

102 

conditioned, whose social world has defined the “universal” standards of reason, truth, and objectivity? 
To reclaim philosophical sovereignty within the sociology of knowledge is to expose how these 
standards have been monopolized by the West and to open the field to alternative epistemic grammars—
those emerging from the East, from the Global South, and from historical peripheries like Azerbaijan. 

1.1. Power and Knowledge: From Epistemic Universalism to Epistemic Domination 
Michel Foucault’s analysis of power/knowledge provides a crucial foundation for understanding 

epistemic hierarchy. Knowledge, Foucault (1977) argued, does not merely describe reality but produces 
it through discursive formations governed by institutional power. In this sense, Western epistemology 
functions as a regime of truth: a historically specific configuration that naturalizes its own assumptions 
while marginalizing others. The sociology of knowledge, when grounded exclusively in European 
philosophical traditions, risks perpetuating what Quijano (2000) called the coloniality of power—the 
imposition of Western categories of thought as the measure of all knowledge. 

Pierre Bourdieu’s field theory complements this perspective by situating knowledge production 
within structured spaces of struggle. Scientific, philosophical, and academic fields operate according to 
hierarchies of capital—cultural, social, and symbolic—that determine whose voices are heard, whose 
theories are legitimate, and whose epistemologies are rendered invisible. In global context, the Western 
academy occupies a dominant position in this transnational field, exporting its cognitive categories and 
marginalizing non-Western forms of knowing (Bourdieu, 1990; Go, 2020). 

From a Bourdieuian standpoint, reclaiming philosophical sovereignty within the sociology of 
knowledge requires a reflexive displacement—a conscious awareness of one’s own positionality within 
the global field of power. It entails not only recognizing the symbolic violence embedded in the academic 
system but also developing alternative sites of intellectual autonomy outside the Western centers of 
consecration. The Azerbaijani context, as discussed later, exemplifies both the peripherality and the 
potential of such sites for philosophical self-determination. 

1.2 Why Azerbaijan? A Peripheral Epistemic Geography 
Azerbaijan occupies a unique position in the geography of global knowledge. Situated between 

East and West, Islam and secular modernity, it embodies the entanglement of multiple epistemic 
traditions. The intellectual heritage of figures such as Mirza Fatali Akhundov, Nariman Narimanov, and 
Ali bey Huseynzade reflects a continuous negotiation between European rationalism and Eastern 
metaphysics. Rather than adopting Western epistemology wholesale, Azerbaijani thought has 
historically emphasized synthesis—an effort to reconcile empirical reason with spiritual insight, social 
modernity with moral tradition, and individual cognition with collective ethical consciousness 
(Mammadli, 2019; Hasanli, 2022). 

This synthesis is not merely a combination of disparate elements but a dynamic epistemic 
orientation that seeks to overcome dualisms inherited from both Islamic theology and European 
Enlightenment rationalism. It represents an ongoing search for intellectual balance that unites rational 
inquiry with ethical self-reflection, thus constituting a distinctive contribution to global thought and a 
key expression of Azerbaijan’s philosophical sovereignty. Adıgezalova and Abasov (2025) reinforce this 
claim by reconstructing medieval Azerbaijani philosophy as a sustained intellectual synthesis shaped by 
Zoroastrian ethics, Islamic theology, Sufi metaphysics, and Eastern Peripatetic rationalism. By framing 
the region as a philosophical center of intercultural exchange rather than a derivative margin, their 
analysis supports the argument that Azerbaijan’s epistemic traditions can function as autonomous 
sources of conceptual innovation within global theory. 

This synthesis offers fertile ground for rethinking the sociology of knowledge. While Western 
epistemology often separates the knower from the known, the Azerbaijani and broader Eastern traditions 
view knowledge as inherently relational and ethical—a process of becoming rather than possession. Such 
an approach undermines the Cartesian legacy of disembodied rationality and re-centers knowledge 
within lived experience, collective memory, and moral responsibility. In this sense, Azerbaijan’s 
philosophical tradition illustrates how a peripheral intellectual culture can assert its own autonomous 
path, shaping universal questions through a nationally grounded epistemic vision. 

1.3 Aim and Contribution 
The purpose of this article is threefold. First, it reconstructs the philosophical-sociological critique 

of Western universalism by integrating the insights of Bourdieu and Foucault with the relational 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

103 

epistemology articulated in my dissertation. Second, it situates Azerbaijani intellectual traditions within 
the global sociology of knowledge, not as exotic curiosities but as expressions of a sovereign 
philosophical culture capable of generating original theoretical perspectives. 

Third, it advances a framework for understanding how epistemic authority is produced, contested, 
and potentially democratized in a multipolar world through the assertion of philosophical self-
determination rather than through any externally defined “decolonial” discourse. 

The argument unfolds in three steps. Section 2 elaborates the theoretical framework, combining 
philosophical sociology with the concept of intellectual sovereignty. Section 3 applies this framework to 
the analysis of Azerbaijani thought as an alternative epistemic style and discusses its implications for a 
globally inclusive and culturally autonomous sociology of knowledge. 

2. Theoretical Framework: Philosophical Sociology and the Assertion of Philosophical 

Sovereignty 

2.1. Philosophical Sociology as a Reflexive Critique of Universalism 
Philosophical sociology, as articulated in my dissertation, begins with the assumption that 

philosophical knowledge—like all knowledge—is socially determined. It rejects the idea of a 
transcendental reason detached from historical and social contexts. Instead, it views knowledge as 
embedded within fields of practice and structured by power relations, symbolic hierarchies, and 
institutional logics. At its core, philosophical sociology seeks a form of philosophical sovereignty—that 
is, the capacity of thought to critically reflect on its own historical and moral boundaries rather than 
accept inherited epistemic frameworks as self-evident truths. 

This orientation places philosophical sociology in direct conversation with Bourdieu’s reflexive 
sociology and Foucault’s archaeology of knowledge, while extending their insights toward a deeper 
reflexive critique of the very conditions that make philosophy possible. 

Whereas Bourdieu (1990, 1992) conceived the scientific field as a system of positions organized 
by struggles over symbolic capital, Foucault (1977, 1980) showed how discourses produce and discipline 
subjects through regimes of truth. Both theorists dissolve the Enlightenment distinction between 
knowledge and power. In doing so, they open a space for analyzing how epistemic hierarchies are 
socially produced. Philosophical sociology builds upon this reflexive analysis, emphasizing not only the 
social embeddedness of knowledge but also the moral and self-reflective responsibility of the knower. 

Philosophical sociology extends this analysis one step further. It reveals how even the most 
abstract philosophical categories—truth, reason, objectivity—are products of social structures and 
cultural milieus. This awareness of philosophy’s internal limits and conditions of possibility constitutes 
an act of epistemic self-reflection—a recognition that thought must continuously interrogate its own 
foundations. Following Mannheim’s early insight into relationism, my approach traces the social 
genealogy of ideas without collapsing them into mere ideology. To sociologize philosophy is not to 
relativize truth arbitrarily but to historicize the very conditions under which truth becomes thinkable and 
to reclaim the autonomy of philosophical inquiry within its socio-historical boundaries. A similar 
insistence on the necessity of philosophical self-reflection within sociology is articulated by 
Mammadzada and Melikli (2025), who argue that sociology loses its critical capacity when detached 
from philosophical inquiry into its own epistemological and normative foundations. 

This reflexive move is crucial for asserting philosophical sovereignty. Western universalism has 
long rested on the fiction of a neutral reason standing above history and geography. Yet as Santos (2018) 
and Bhambra (2021) remind us, such neutrality is a form of epistemic domination—it erases the localities 
of knowledge and re-presents Western particularity as universal validity. In this sense, philosophical 
sociology asserts a moral and epistemic sovereignty—a capacity for critical self-grounding that resists 
the universalizing authority of Western epistemology. Properly understood, it offers a methodological 
antidote: it exposes the hidden sociology of “universal reason” itself and reclaims the possibility of 
situated, plural, and ethically aware knowledge. 

2.2. Bourdieu: The Field of Knowledge and Symbolic Domination 
Pierre Bourdieu’s sociology of knowledge provides a powerful analytical lens for examining how 

epistemic hierarchies are reproduced. In Science of Science and Reflexivity (2004), Bourdieu 
conceptualized the scientific field as a space of positions structured by unequal distributions of capital—
economic, social, cultural, and symbolic. The authority of knowledge is not purely epistemic but deeply 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

104 

social: it derives from the ability to impose the nomos of the field, the taken-for-granted rules that define 
what counts as legitimate knowledge. 

When transposed to the global scale, this model exposes how Western academic institutions 
function as the dominant pole in the world’s epistemic field. They define the standards of publication, 
the lingua franca of theory, and the criteria of scientific legitimacy. As Alatas (2020) notes, the “global 
division of intellectual labor” situates Western theorists as producers of concepts and non-Western 
scholars as providers of empirical data. This epistemic asymmetry mirrors the economic and political 
hierarchies of global capitalism. 

From a Bourdieuian standpoint, asserting philosophical sovereignty within the sociology of 
knowledge requires reflexive displacement—a conscious awareness of one’s own positionality within 
the global field of power. It entails not only recognizing the symbolic violence embedded in the academic 
system but also developing alternative sites of intellectual autonomy outside the Western centers of 
consecration. The Azerbaijani context, as discussed later, exemplifies both the peripherality and the 
potential of such sites. 

2.3. Foucault: Power/Knowledge and the Genealogy of Epistemic Hierarchies 
While Bourdieu uncovers the structural mechanisms of epistemic domination, Foucault reveals its 

discursive microphysics. In Discipline and Punish (1977) and The Archaeology of Knowledge (1972), 
Foucault demonstrates that power and knowledge are not separate domains but mutually constitutive 
forces. Knowledge operates through discursive formations that determine what can be said, thought, and 
known within a given historical period. 

The colonial encounter represents a paradigmatic case of such a discursive formation. As 
Bhattacharya (2020) and Mignolo (2018) argue, colonial power did not simply conquer territories—it 
redefined the epistemic conditions of truth. The “civilizing mission” was simultaneously a project of 
epistemic conversion, compelling colonized societies to internalize Western categories of science, 
reason, and progress. In Foucaultian terms, colonialism functioned as a global disciplinary regime that 
normalized Eurocentric epistemology and marginalized alternative cognitive traditions. 

Within the sociology of knowledge, these mechanisms persist as what Connell (2019) calls 
Northern theory: a corpus of abstract, universalizing paradigms that derive from the specific social 
history of Europe but masquerade as context-free truth. The challenge is not merely to add new voices 
to the canon but to reconstruct the epistemic grammar of sociology itself—to assert the autonomy of 
philosophical reason grounded in diverse historical experiences, such as that of Azerbaijan. 

2.4 Toward an Azerbaijani Philosophy of Sovereignty: Relational, Ethical, and Situated 
Against this backdrop, the Azerbaijani intellectual tradition offers a distinct philosophical 

orientation grounded in ethical and relational modes of thought. Rather than construing knowledge as an 
autonomous realm of propositions, it conceives of knowledge as an ethical relation between self, 
community, and cosmos. As Rahimli (2020) observes, classical Azerbaijani philosophy—deeply 
influenced by Islamic thought, Turkic humanism, and the quest for moral balance—does not separate 
epistemology from ontology or ethics. Knowing is a process of moral cultivation, a striving for harmony 
between the inner and outer worlds. 

In this tradition, knowledge is not owned but embodied. It arises through dialogical encounters 
rather than competitive refutations, through reflection and reverence rather than domination. This stands 
in sharp contrast to the Cartesian model of the isolated knower or the positivist image of detached 
observation. By foregrounding the relational and the ethical, Azerbaijani philosophical culture 
demonstrates how intellectual maturity is inseparable from moral integrity. It represents a search for 
philosophical sovereignty—the ability of a culture to think from within its own moral, historical, and 
linguistic foundations without submitting to external epistemic hierarchies. 

My dissertation aligns with this vision. It proposes that all philosophical knowledge, including that 
of the West, is a social practice sustained by communities of belief, shared languages, and symbolic 
struggles. To strengthen the sociology of knowledge through philosophical sovereignty is therefore not 
to reject theory, but to diversify its origins—to recognize that reason has many homes and that truth 
emerges from multiple, nationally rooted traditions of thought. In the Azerbaijani case, this means 
restoring the continuity between philosophical reflection, ethical life, and collective identity. 

2.5 A Reflexive Synthesis: Toward an Autonomous Philosophical Sociology 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

105 

Bringing together these perspectives yields what may be called an autonomous philosophical 
sociology. This framework rests on three interrelated propositions: 

1. Epistemic practices are socially and historically situated. There is no view from nowhere. Every 
claim to knowledge arises from a specific configuration of social relations, institutions, and power 
structures. 

2. Western epistemology functions as a global field of domination whose universalism conceals 
the historical particularity of the European experience while marginalizing other epistemic traditions. 

3. Azerbaijani philosophy, as part of a broader Eastern intellectual heritage, embodies relational, 
ethical, and pluralistic modes of knowing that can expand the conceptual repertoire of the sociology of 
knowledge. 

Such a synthesis transforms philosophical sociology into a tool of intellectual self-determination. 
It retains the methodological rigor of sociological analysis while affirming the moral and cultural 
autonomy of local philosophical traditions. In doing so, it not only critiques the Western canon but also 
reconstructs sociology itself as a genuinely plural and self-reflexive discipline—one capable of 
acknowledging the sovereignty of thought as a universal human aspiration. 

3. Analysis and Conclusion: Azerbaijani Philosophy as Intellectual Sovereignty 

3.1. Rethinking Knowledge Through the Azerbaijani Lens 
To affirm philosophical sovereignty within the sociology of knowledge is to provincialize 

Europe—not by dismissing its intellectual legacy, but by situating it among others. Azerbaijan provides 
a particularly revealing case because it has historically been a contact zone of civilizations: a crossroads 
of Turkic nomadic cultures, Persian scholastic traditions, Islamic mysticism, and Russian secular 
modernity. This complex layering has produced an epistemic culture that is inherently plural and resistant 
to totalizing universalism. 

Classical Azerbaijani thinkers such as Nizami Ganjavi (12th century) and later Mirza Fatali 
Akhundov (19th century) embodied this hybridity. Nizami’s poetic cosmology articulated a vision of 
knowledge inseparable from beauty and moral perfection, while Akhundov’s reformist writings 
combined Enlightenment rationalism with ethical humanism rooted in Islamic philosophy. As 
Mammadli (2019) emphasizes, this synthesis did not merely imitate European thought but transformed 
it through local sensibilities, producing what he calls “transversal rationality.” 

From a sociological standpoint, this transversal rationality destabilizes the dichotomy between 
modern and traditional, reason and faith, East and West. It enacts what Bourdieu might describe as a 
field inversion: the subaltern epistemic actor reclaims interpretive power by redefining the stakes of the 
intellectual field. Azerbaijani philosophers have long practiced such inversions—not through 
confrontation but through retranslation, reinterpretation, and ethical renewal. 

This mode of epistemic practice constitutes a form of philosophical self-determination: a refusal 
to be absorbed by Western categories without resorting to isolationism. It demonstrates that intellectual 
autonomy is not achieved by opposition, but through the creative reconfiguration of one’s own epistemic 
resources. 

3.2. The Ethical Turn: Knowledge as Care 
A salient feature of Azerbaijani philosophy is its ethical orientation. Knowledge is never neutral; 

it is bound to responsibility, community, and care. The Sufi-inflected traditions that permeate Azerbaijani 
thought emphasize the transformation of the self as the precondition for knowing the world. This 
perspective resonates with Foucault’s later notion of care of the self (le souci de soi)—a practice through 
which truth is not discovered but lived (Foucault, 1984). 

However, whereas Foucault’s model emerged from Greco-Roman ethics, the Azerbaijani tradition 
situates this care within a cosmology of unity (tawhid), where the self, society, and cosmos are 
interdependent manifestations of divine order. As a result, epistemic authority stems not from mastery 
but from humility; not from objectification but from participation. 

This ethical relationality offers a profound critique of Western academic culture. The modern 
university, as Bourdieu (1990) and Go (2020) note, often rewards the competitive accumulation of 
symbolic capital, transforming knowledge into an economy of distinction. In contrast, the Azerbaijani 
model frames knowledge as service—to truth, to community, and to the moral equilibrium of the world. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

106 

Such an ethic of responsibility could recalibrate global academia toward more cooperative and pluralistic 
modes of inquiry, reaffirming the moral foundations of philosophical sovereignty. 

3.3. Genealogies of Resistance: From Periphery to Intellectual Center 
The history of Azerbaijani intellectual life reveals recurring moments of epistemic resistance and 

renewal. During the Soviet era, Azerbaijani scholars navigated the tension between Marxist orthodoxy 
and indigenous modes of thought. Philosophers such as Huseyn Javid and Jafar Jabbarli employed 
allegorical language to sustain metaphysical reflection within a materialist framework. Beyond this early 
period, successive generations of Azerbaijani philosophers—from the 1920s–30s through the 1970s–
80s, including figures such as Heydar Huseynov, Rza Vekilov, and Fazil Rahimzadeh—continued to 
negotiate the boundaries between ideological conformity and intellectual autonomy. Their works 
illustrate an evolving attempt to preserve philosophical inquiry within the constraints of Soviet discourse, 
transforming Marxist categories into vehicles for ethical and ontological reflection. 

This creative subversion exemplifies what Foucault (1980) would call reverse discourse: the 
appropriation of dominant categories to articulate suppressed knowledge. Post-independence intellectual 
movements continue this struggle. As Hasanli (2022) documents, the resurgence of cultural and spiritual 
scholarship in Baku represents not a nostalgic return to tradition but a quest for intellectual sovereignty—
a “third way” that transcends both Westernization and isolationism. 

Through institutional reforms, new translation projects, and interdisciplinary research, Azerbaijani 
academia is redefining its role in the global field of knowledge production. Such efforts demonstrate that 
asserting intellectual autonomy does not require rejecting science or rationality; rather, it involves 
situating them within plural ontologies and ethical frameworks. As Santos (2018) writes, “the future of 
knowledge is ecological: it lives in diversity.” The Azerbaijani case thus exemplifies how a formerly 
peripheral epistemology can become a generative center of sovereign global thought. 

3.4. Integrating Azerbaijani Philosophical Traditions into the Sociology of Knowledge 
Integrating Azerbaijani philosophical traditions into the sociology of knowledge calls for 

methodological pluralism. The prevailing positivist and critical paradigms, though powerful, are 
insufficient to capture the relational and ethical dimensions of non-Western thought. A sovereign 
philosophical sociology should therefore embrace three methodological shifts: 

1. From explanation to translation. Instead of explaining Azerbaijani philosophy through Western 
categories, researchers should translate across epistemic languages—acknowledging untranslatables as 
sites of theoretical creativity. 

2. From critique to dialogue. Sovereignty in philosophy is not a withdrawal from global exchange, 
but a dialogical reconstruction of shared intellectual space. This involves recognizing the partiality of all 
standpoints and fostering intercultural learning. 

3. From universality to plurality. The goal is not a single universal epistemology but a 
constellation of autonomous traditions—each contributing from its own locus of experience and value. 

In this sense, the sociology of knowledge becomes not merely a study of ideas about society, but 
a practice of co-creating knowledge through mutual recognition. The Azerbaijani tradition—with its 
emphasis on ethical self-transformation, dialogical inquiry, and the unity of reason and spirituality—
provides a viable model for such a plural and sovereign sociology of knowledge. 

3.5. Conclusion: Toward a Sovereign Sociology of Knowledge 
This article has sought to reassert philosophical sovereignty within the sociology of knowledge by 

reinterpreting its theoretical foundations through the lens of Azerbaijani thought. Drawing on the 
philosophical sociology developed in my dissertation, and informed by the works of Bourdieu and 
Foucault, I have argued that epistemic hierarchies are not accidents of history but systematic effects of 
power. The global dominance of Western epistemology persists because it is embedded in institutional 
fields, discursive regimes, and symbolic economies that privilege certain ways of knowing over others. 

Azerbaijani philosophy offers pathways beyond this impasse. It reminds us that knowledge is 
relational, ethical, and situated—that truth is not a possession but a practice of moral attunement to the 
world and to others. By recognizing the autonomy and plurality of philosophical traditions, the sociology 
of knowledge can evolve from a Eurocentric critique into a genuinely global dialogue based on mutual 
sovereignty. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

107 

The task ahead is both theoretical and institutional. Theoretical, because it demands rethinking the 
very categories—truth, rationality, objectivity—on which sociology has been built. Institutional, because 
it requires transforming the global structures that govern academic legitimacy, funding, and publication. 
Asserting philosophical sovereignty thus means democratizing the field of knowledge: making room for 
voices, concepts, and traditions long marginalized by the myth of universality. 

In this renewed landscape, Azerbaijani philosophy stands not at the periphery but at the frontier—
a living testament to the enduring human aspiration for intellectual self-determination and the freedom 
to think from one’s own ground. 

 

References 
Adıgezalova, S., & Abasov, A. (2025). Philosophical thought in medieval Azerbaijan: From 

Zoroastrianism to integral humanism. Şərq fəlsəfəsi problemləri, 33, 47–56. 
Alatas, S. F. (2020). The Decolonial Turn in the Social Sciences. Oxford University Press. 
Bhambra, G. K. (2021). Colonialism and Modern Social Theory. Polity Press. 
Bhattacharya, S. (2020). Epistemic Injustice and the Coloniality of Knowledge. Routledge. 
Bourdieu, P. (1990). The Logic of Practice. Stanford University Press. 
Bourdieu, P. (1992). An Invitation to Reflexive Sociology. University of Chicago Press. 
Bourdieu, P. (2004). Science of Science and Reflexivity. University of Chicago Press. 
Connell, R. (2019). Southern Theory: The Global Dynamics of Knowledge in Social Science. 

Polity Press. 
de Sousa Santos, B. (2018). The End of the Cognitive Empire: The Coming of Age of 

Epistemologies of the South. Duke University Press. 
Escobar, A. (2020). Designs for the Pluriverse: Radical Interdependence, Autonomy, and the 

Making of Worlds. Duke University Press. 
Foucault, M. (1972). The Archaeology of Knowledge. Pantheon Books. 
Foucault, M. (1977). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. Pantheon Books. 
Foucault, M. (1980). Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972–1977. 

Harvester Press. 
Foucault, M. (1984). The Care of the Self. Vintage Books. 
Go, J. (2020). Globalizing Sociology: The World Expansion of Western Social Science. Annual 

Review of Sociology, 46, 59–81. 
Haraway, D. (2016). Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Duke University 

Press. 
Hasanli, J. (2022). Intellectual Modernity in Azerbaijan: Between East and West. Baku State 

University Press. 
Mammadli, R. (2019). Epistemic Pluralism in Azerbaijani Philosophy. Caucasus Social Science 

Review, 8(3), 41–58. 
Mammadzada, I. (2025). Elm fəlsəfəsinin dərk edilməsi haqqında. Şərq fəlsəfəsi problemləri, 33, 

8–17. 
Mammadzada, I. R., & Melikli, G. K. (2025). About philosophy of sociology in Azerbaijan. 

Voprosy filosofii, 11, 212–222. 
Medina, J. (2021). Epistemology of Resistance: Gender and Racial Oppression, Epistemic 

Injustice, and Resistant Imaginations. Oxford University Press. 
Mignolo, W. (2018). On Decoloniality: Concepts, Analytics, Praxis. Duke University Press. 
Rahimli, S. (2020). Knowledge, Faith, and Ethics in Azerbaijani Thought: Between Sufism and 

Modernity. Journal of Eurasian Studies, 12(2), 77–95. 
 

Rəyçi: f.f.d., dos. Həbib Hüseynov 

 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

108 

UOT 316.33 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).0108 

 

QLOBAL İQLİM DƏYİŞİKLİYİ VƏ EKOLOJİ REALLIQLAR  

(AZƏRBAYCANIN EKOLOJİ TƏHLÜKƏSİZLİYİ KONTEKSTİNDƏ)  

 

Əliyar Orucov  

fəlsəfə üzrə fəlsəfə doktoru, dosent,  

Fövqəladə Hallar Nazirliyinin Akademiyası, Azərbaycan 

aliyar.orucov.77@gmail.com 

https://orcid.orq/0009-0002-7998-207X 

 

Xülasə. Ətraf mühitin çirklənməsi, münbit torpaqların deqradasiyası, təbii resurslardan qeyri-

rasional istifadə, sənaye və məişət tullantılarının tələb olunan səviyyədə emal olunmaması ciddi ekoloji 

problem mənbəyidir. Məqalədə ekoloji problemlərin iqtisadi və sosial həyata göstərdiyi mənfi təsirlər 

və bunların ictimai sağlamlığa, cəmiyyətin maddi sərvətinə və dövlətin müvafiq qurumlarının 

fəaliyyətinə necə ciddi maneələr yaratdığı tədqiq olunub. Həmçinin məqalədə Azərbaycanda 2024-cü 

ilin “Yaşıl dünya naminə həmrəylik ili” nin elan olunması və COP29 beynəlxalq tədbirin keçirilməsi, 

onun regional və qlobal əhəmiyyəti şərh və təhlil edilmişdir.  

Açar sözlər: Qloballaşma, qlobal təhlükəsizlik, milli təhlükəsizlik, ekoloji problem, nüvə 

təhlükəsizliyi, regional təhlükəsizlik, iqlim dəyişikliyi, sosial həyat, Əsrin müqaviləsi  

 

ГЛОБАЛЬНЫЕ ИЗМЕНЕНИЯ КЛИМАТА И ЭКОЛОГИЧЕСКИЕ РЕАЛЬНОСТИ 

(В КОНТЕКСТЕ ЭКОЛОГИЧЕСКОЙ БЕЗОПАСНОСТИ АЗЕРБАЙДЖАНА) 

 

Алияр Оруджев  

 

Резюме. Загрязнение окружающей среды, деградация плодородных земель, нерациональ-

ное использование природных ресурсов, а также недостаточная переработка промышленных и 

бытовых отходов являются одними из ключевых источников экологических проблем. В статье 

рассматриваются негативные последствия экологических вызовов для экономической и 

социальной жизни, а также анализируется каким образом они создают серьезные препятствия 

для общественного здоровья, материальных благополучия и устойчивого развития. Также в 

статье рассматривается значение объявления 2024 года в Азербайджане «Годом солидарности 

во имя зеленого мира», а также проведение международного мероприятия COP29, имеющего 

региональное и глобальное значение. 

Ключевые слова: глобализация, глобальная безопасность, национальная безопасность, 

экологические проблемы, ядерная безопасность, региональная безопасность, изменение 

климата, социальная жизнь, «Контракт века» 

 

GLOBAL CLIMATE CHANGE AND ECOLOGICAL REALITIES (IN THE 

CONTEXT OF AZERBAIJAN'S ECOLOGICAL SECURITY) 

 

Aliyar Orujov  

 

Abstract. Pollution of the environment, degradation of fertile soils, irrational use of natural 

resources, and insufficient treatment of industrial and household waste constitute serious sources of 

ecological problems. The article examines the negative impacts of environmental issues on economic 

and social life, and how these problems significantly hinder public health, the nation’s material wealth, 

and the functioning of relevant state institutions. Additionally, the article analyzes and interprets the 

declaration of 2024 as the "Green World for Solidarity Year" in Azerbaijan and the hosting of the 

COP29 international event, highlighting its regional and global significance. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

109 

Keywords: globalization, global security, national security, environmental problem, nuclear 

safety, regional security, climate change, social life, Contract of the Century 

 

Giriş  
Dünya mədəniyyətinin və sivilizasiyaların XX əsrdə yüksəldiyi tərəqqi səviyyəsindən, XXI əsrin 

inkişafına töhfə verən, təkan olan maddi və mənəvi dəyərlərlə yanaşı, həlli son dərəcə çətin olan qlobal 
problemlər də miras qalmışdır. Müasir dövrdə ekoloji reallıq bütövlükdə bəşəriyyətin böhran durumda 
olduğunu göstərir. Dünya özünün elə bir tərəqqi səviyyəsinə yüksəlmişdir ki, təbiət-cəmiyyət sistemi 
ilə bağlı olan bütün proseslər qlobal xarakter almışdır. “Tarixən insanın təbiətlə münasibəti təbii 
resurslardan öz maddi və mənəvi tələbatlarının ödənilməsi üçün istifadəsi əsasında qurulmuşdur. Bu tip 
əlaqənin əsasında iqtisadi münasibət durur. Resurslardan istifadənin miqyası ətraf mühitin tükənməsi, 
çirklənməsi və dağılmasına səbəb oldu. Bu isə bir tərəfdən təbiətlə cəmiyyət arasında münaqişəli 
münasibət yaratdı, digər tərəfdən isə qarşılıqlı münasibətlərin yeni forması olan ekoloji münasibət 
formasının yaranmasına səbəb oldu. Bu münasibət formasının əsasında canlı orqanizmlərin, o cümlədən 
insanın təbii yaşayış mühitinin mühafizəsi durur” [7, s.320]. 

Qeyd edək ki, hazırki şəraitdə milli təhlükəsizliyin mühüm sahəsi olan ekoloji təhlükəsizlik, 
yalnız milli səviyyədə deyil, beynəlxalq səviyyədə də əməkdaşlıq tələb edən aktual bir məsələdir. Belə 
ki, ekoloji problemlər sərhəd tanımır və qlobal miqyasda bütün ölkələrə ciddi təsir göstərir. 
Ümumiyyətlə, ekoloji təhlükəsizlik məsələlərinin effektiv həlli üçün beynəlxalq əməkdaşlıq zəruridir. 
Beynəlxalq əməkdaşlıq xüsusilə enerji resursları sahəsində, ekoloji təhlükəsizliyin təmin edilməsində 
mühüm rol oynayır. Enerji təhlükəsizliyi və təbii resursların idarə olunması, ölkələr arasında qarşılıqlı 
əlaqələrə təsir edir. Bərpa olunan enerji mənbələrinə yönəlmə və enerji səmərəliliyinin artırılması 
ekoloji təhlükəsizliyin qorunmasında əsas tədbirlərdən biridir. Bu məqsədlə, dövlətlər arasında enerji 
sahəsində əməkdaşlıq həm ekoloji təhlükəsizliyi, həm də iqtisadi dayanıqlılığı təmin etmək üçün 
vacibdir. Hazırki şəraitdə ekoloji problem dünyanın inkişaf etmiş dövlətlərinin hökumət başçılarının, 
Birləşmiş Millətlər Təşkilatının, bütün dünya alimlərinin və beynəlxalq qeyri-hökumət təşkilatlarının 
diqqət mərkəzində durur. BMT, o cümlədən beynəlxalq təşkilatlar və digər regional təşkilatlar, ekoloji 
təhlükəsizlik məsələləri ilə bağlı bir çox təşəbbüs həyata keçirməklə dünyanın diqqətini qlobal ekoloji 
problemlərin həllinə yönəltmişdir. Paris İqlim Sazişi kimi sazişlər iqlim dəyişikliyi ilə mübarizə və təbii 
sərvətlərin qorunması üçün beynəlxalq əməkdaşlığın gücləndirilməsini qarşıya məqsəd kimi qoyur. 
Eyni zamanda BMT-nin Dayanıqlı İnkişaf Məqsədləri (SDG) ekoloji təhlükəsizliyin təmin edilməsi 
üçün vacib məqsədlərdən biridir. Dünyada təbii ehtiyatlardan səmərəsiz istifadə və onun tükənməsi 
fonunda əhali sayının kəskin artması biosfer üçün ağır nəticələrə səbəb olmuşdur. Əhalinin yüksək 
sürətlə artımı isə iqtisadi inkişafın tələbatı ilə bağlı olaraq insanın təbiətə antropogen və texnogen 
təsirini xeyli gücləndirmişdir. İnsanın təbiətə təsirinin xeyli güclənməsi hazırda dünyada qlobal iqlim 
dəyişmələri problemini yaratmışdır. İqlim dəyişikliyi nədir? İqlim dəyişikliyi, qlobal istiləşmə və təbii 
ehtiyatların azalması ilə əlaqədar olaraq ciddi ekoloji fəsadlara yol açır. Həmçinin iqlim dəyişikliyi 
əkinçilik sahəsinə təsir edir, su ehtiyatlarını azaldır və kənd təsərrüfatı məhsullarının istehsalını 
çətinləşdirir. Temperaturun artması istiləşməyə, buzlaqların əriməsinə və dəniz səviyyəsinin 
yüksəlməsinə səbəb olur. Bütün bunlar nəticədə ekosistemləri dəyişdirir. İqlim dəyişikliyi ətraf mühit 
üçün ciddi potensial təhlükə hesab edilir. Bu hadisənin əsasında “istixana effekti” dayanır. İstixana 
effekti istiliyin qazlar tərəfindən səthdə toplanmasıdır. Bu effektin mahiyyəti aşağıdakı kimidir: 
atmosferdə xüsusi qazların müəyyən konsentrasiyası mövcuddur. Bu qazlar Yerdəki həyatın təmin 
edilməsində mühüm rol oynayır. Onlar istiliyi atmosferin aşağı qatlarında saxlayaraq isti iqlim şəraiti 
yaradır. Bu qazlar “istilik effekti yaradan qazlar” adlanır. Onların konsentrasiyasının artması Yer 
səthində müəyyən yüksəklikdə “qaz pərdəsi örtüyü”nün yaranmasına və atmosferin aşağı qatlarının 
temperaturunun xeyli artmasına səbəb olur” [7, s.158-159]. Bu isə öz növbəsində ekoloji təhlükəsizlik 
məsələsini aktuallaşdırır. Müasir dünya siyasətindəki proseslərin sürətli cərəyan etməsi və gələcək 
perspektivlərin proqnozlaşdırılmasının çətinliyi baxımından dövlətlərin ekoloji təhlükəsizlik 
siyasətinin öyrənilməsi qarşıda duran ən aktual məsələlərdəndir. Ekoloji təhlükəsizlik hazırki şəraitdə 
dünyada dövlətlərin və cəmiyyətlərin davamlı inkişafını təmin edən vacib amillərdən biridir. Təbiətə 
qarşı olan antropogen təsirlərin artması müşahidə olunan iqlim dəyişikliyi ilə yanaşı, dünyada təbii 
sərvətlərin tükənməsinə, bioloji müxtəlifliyin azalmasına da səbəb olmuşdur. Bu da öz növbəsində 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

110 

dövlətlərin təhlükəsizliyini təhdid edən əsas amillərdən biridir. Ekoloji təhlükəsizlik ətraf mühitin 
qorunması ilə bərabər, həm də sosial-iqtisadi sabitlik, insan sağlamlığı və siyasi müstəqilliklə sıx 
bağlıdır. Milli təhlükəsizliyin mühüm sahəsi olan ekoloji təhlükəsizlik cəmiyyətin davamlı inkişafını 
təmin etmək üçün qorunmalıdır. Qeyd olunduğu kimi, ekoloji təhlükəsizlik, ətraf mühitin qorunması 
təbii resursların səmərəli istifadəsi və ekosistemlərin davamlılığı ilə bağlı olan geniş bir anlayışdır. Eyni 
zamanda ekoloji təhlükəsizlik yalnız təbiətin mühafizəsi demək deyil, həm də cəmiyyətin ekoloji 
rifahını qorumaq məqsədi güdür. Həmçinin bu anlayış təbii ehtiyatların davamlı istifadəsini, hava və su 
keyfiyyətinin qorunmasını, təbiətin müxtəlifliyinin müdafiəsini və ekosistem xidmətlərinin təmin 
edilməsini əhatə edir. Ekoloji Təhlükəsizliyin əsas elementləri aşağıdakılardır:  

1. Təbii resursların qorunması: su, torpaq, hava və enerji kimi təbii resursların səmərəli istifadə 
edilməsi və tükənməsinin qarşısının alınması. 

2. Bioloji müxtəlifliyin qorunması: hər bir ekosistemin və növün qorunması, təbiətdəki müxtəlif 
həyat formalarının azalmaması üçün müvafiq tədbirlərin görülməsi. 

3. Ekosistemlərin sağlamlığının qorunması: ekosistemlərin sabitliyinin və sağlamlığının 
qorunması, ekosistem xidmətlərinin davamlı olmasının təmin edilməsi və həyata keçirilməsi. 

4. İqlim dəyişikliyi ilə mübarizə: qlobal istiləşmə ilə əlaqədar olaraq, iqlim dəyişikliyinə qarşı 
mübarizə tədbirlərinin görülməsi və təsirlərin minimuma endirilməsi. 

Təbiətlə insanların qarşılıqlı əlaqəsi birbaşa onların rifahına təsir göstərir. Ətraf mühitin 
çirklənməsi, təbii sərvətlərin məhdudlaşması və iqlim dəyişikliyi insanların həyatına ciddi şəkildə təsir 
göstərir. Su ehtiyatlarının, təmiz şirin suyun azalması və havanın çirklənməsi insanlarda müxtəlif 
xəstəliklərin yaranmasına yol açır.  

Müasir dövrün qlobal proseslərinin genişlənməsi dövlətlərin milli təhlükəsizliyinin təmin 
olunması istiqamətində diplomatik münasibətlərin əhəmiyyətini göstərməkdədir. Milli təhlükəsizlik, 
qeyd olunduğu kimi, ölkənin ərazi bütövlüyünü, siyasi müstəqilliyini, iqtisadi rifahını və sosial 
sabitliyini qorumaq məqsədini daşıyırsa, ekoloji təhlükəsizlik bu təhlükəsizliyin mühüm sahəsi 
olmaqla, təbii resursların və ekosistemlərin qorunması, dövlətlərin sosial və iqtisadi inkişafını təmin 
etmək üçün vacibdir. Həmçinin ekoloji təhlükəsizliyin pozulması birbaşa milli təhlükəsizliyi təhdid edə 
bilər. Ekoloji təhlükəsizliyin milli təhlükəsizliyə aşağıdakı təsir imkanları vardır. 

1. İqlim dəyişikliyi və milli təhlükəsizlik: iqlim dəyişikliyi, su ehtiyatlarının azalması, ərzaq 
məhsullarının qıtlığı və s. təbii fəlakətlər, ölkələrdə iqtisadi çətinliklər və sosial narazılıqlar yaratmaqla 
siyasi sabitliyi təhdid edir.  

2. Təbii fəlakətlər və infrastruktur: zəlzələ, qasırğa, sel, torpaq sürüşməsi və s. digər təbii 
fəlakətlər, ölkənin fiziki infrastrukturunu dağıdır, bu da iqtisadi və sosial böhranın yaranmasına səbəb 
olur. Təbii fəlakətlərin qarşısının alınması və ekoloji təhlükəsizliyin qorunması, milli təhlükəsizliyin 
təməlini təşkil edən amillərdəndir.  

3. İqtisadi və sosial sabitlik: təbii sərvətlərdən səmərəsiz istifadə ölkələrin iqtisadiyyatını 
zəiflədir, eyni zamanda ətraf mühitin çirklənməsinə səbəb olmaqla yanaşı, insanların sağlamlığına zərər 
vurur və cəmiyyətdə sosial gərginliyi artırır.  

Bu baxımdan qloballaşma şəraitində dünya birliyinə inteqrasiya edən Azərbaycan 
Respublikasının milli təhlükəsizliyinin tərkib hissəsi olan ekoloji təhlükəsizliyin öyrənilməsi mühüm 
əhəmiyyət daşıyır. XX əsrin 90-cı illərində sovet imperiyasının süqutu ilə müşahidə olunan, dünyada 
baş vermiş qlobal dəyişikliklər Azərbaycan Respublikasının həm beynəlxalq, həm də daxili vəziyyətinə 
təsir göstərdiyindən ölkədə dünyanın yeni geosiyasi vəziyyətini nəzərə almadan səmərəli islahatların 
həyata keçirilməsini mümkünsüz edirdi. Milli təhlükəsizlik strateji əhəmiyyətli məsələ olduğuna görə 
problemlə bağlı nəzəri ümumiləşdirmələrin praktika ilə bağlanması zəruridir. Azərbaycanda 
ümummilli lider Heydər Əliyev diplomatiyasının gücü sayəsində xarici təhlükəsizliyin təmin 
olunmasının yeganə düzgün yolu - öz mənafeləri ilə digər ölkələrin mənafeləri arasında müəyyən 
balans, beynəlxalq təhlükəsizlik çərçivəsində müəyyən razılaşma əldə olunmuşdur.  

Qeyd edək ki, Azərbaycan Respublikasının milli təhlükəsizliyinin mənbələrini Azərbaycan 
Respublikası Konstitusiyası, Azərbaycan Respublikasının “Milli təhlükəsizlik haqqında” Qanunu, Milli 
Təhlükəsizlik Konsepsiyası, Hərbi Doktrina, Prezident fərmanları və Azərbaycan Respublikasının digər 
normativ aktları, Azərbaycan Respublikası tərəfindən bağlanan və ratifikasiya edilən beynəlxalq 
müqavilə və sazişlər təşkil edir. Azərbaycan Respublikası Konstitusiyasının 39-cu maddəsində ekoloji 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

111 

təhlükəsizlik məsələsi öz əksini tapmışdır [1]. “Azərbaycan Respublikasının müstəqil, suveren, 
demokratik dövlət kimi öz inkişafı naminə milli təhlükəsizlik siyasətinin və strategiyasının hüquqi 
əsaslarının yaradılmasına yönəlmiş Azərbaycan Respublikasının “Milli təhlükəsizlik haqqında” 29 iyun 
2004-cü il tarixli 712-IIQ nömrəli Qanununda terror təhdidi və ona qarşı səmərəli mübarizə vəzifəsi 
haqqında konseptual müddəalar öz əksini tapmışdır. Qanunla beynəlxalq terrorçuluq Azərbaycan 
Respublikasının milli təhlükəsizliyinə əsas təhdid kimi nəzərdə tutulmuş, müvafiq olaraq, beynəlxalq 
terrorçuluğa və transmilli cinayətkarlığa qarşı mübarizə sahəsində beynəlxalq əməkdaşlığın həyata 
keçirilməsi Azərbaycan Respublikasının milli təhlükəsizliyinin təmin olunması üçün əsas tədbirlər 
qismində müəyyən edilmişdir” [2]. Azərbaycan Respublikasının “Milli təhlükəsizlik haqqında” 
Qanununun bu sahədəki boşluğu aradan qaldırmaq üçün mühüm əhəmiyyəti vardı. Bu qanunda 
Azərbaycan Respublikasının milli təhlükəsizliyinin təmin edilməsi sahəsində daxili və xarici 
təhdidlərin aşkara çıxarılması, daxili və xarici təhdidlər barədə xəbərdarlıq edilməsi və onların 
neytrallaşdırılması üzrə əməliyyat tədbirlərinin reallaşdırılması, suverenliyin və ərazi bütövlüyünün, 
sərhəd təhlükəsizliyinin təmin edilməsi, dövlətin hərbi potensialının kifayət qədər yüksək səviyyədə 
saxlanması və dəstəklənməsi, xarici dövlətlərin kəşfiyyat və pozucu fəaliyyətinin aşkara çıxarılması, 
xəbərdarlıq edilməsi və qarşısının alınması üzrə səmərəli tədbirlərin görülməsi, cəmiyyətin və 
şəxsiyyətin təhlükəsizliyinin qarantı kimi dövlətin rolunun gücləndirilməsi, təhlükəsizlik sferasında 
qarşılıqlı faydalı beynəlxalq əməkdaşlığın genişləndirilməsi və s. əsas məsələlər açıqlanır. Həmçinin 
qanunilik, dövlətin maraqlarına riayət edilməsi, təhlükəsizliyin təmin edilməsi üzrə dövlətin 
məsuliyyəti, beynəlxalq təhlükəsizlik sistemlərinə inteqrasiya, təhlükəsizliyin bütün növlərinin vəhdəti, 
qarşılıqlı əlaqəliyi və balanslaşdırılması Azərbaycan Respublikasının milli təhlükəsizliyinin təmin 
edilməsinin əsas prinsipləridir. 

Azərbaycan Respublikası Prezidentinin 23 may 2007-ci il tarixli, 2198 №-li Sərəncamı ilə təsdiq 
edilmiş “Azərbaycan Respublikasının milli təhlükəsizlik konsepsiyası” dövlətimizin müstəqilliyini, 
ərazi bütövlüyünü, konstitusiya quruluşunu, xalqın və ölkənin milli maraqlarını daxili və xarici 
təhdidlərdən qorumağa yönəlmiş siyasətin məqsəd, prinsip və yanaşmalarının müəyyən edilməsi 
məqsədilə hazırlanmışdır. Qərb və Şərq dünyalarının qovuşduğu coğrafi məkanda yerləşən Azərbaycan 
Respublikası bir çox sivilizasiyaların müsbət məqamlarını özündə cəmləşdirmişdir. Avropanın 
mütərəqqi dəyərlərini paylaşan və Avro-Atlantik təhlükəsizlik arxitekturasının ayrılmaz bir halqası olan 
Azərbaycan Respublikası bu məkanın təhlükəsizliyinə öz töhfəsini verməkdədir. Azərbaycan 
Respublikasının yerləşdiyi və hazırda qeyri-sabit olan region dostluq və əməkdaşlıq ruhlu regional və 
beynəlxalq tərəfdaşlarla birlikdə inkişaf üçün səmərəli istifadə oluna biləcək geniş potensiala və 
imkanlara malikdir. Azərbaycan Respublikasının zəngin təbii ehtiyatları ölkənin çiçəklənməsi və milli 
rifahın təmin olunması üçün perspektivlər açır, onu beynəlxalq əhəmiyyətli enerji mənbəyi və 
beynəlxalq enerji təchizatı şəbəkəsinin mühüm tərkib hissəsinə çevirir. Azərbaycan Respublikasının və 
tərəfdaş ölkələrin iqtisadiyyatlarının inkişafına artıq töhfə verən beynəlxalq əhəmiyyətli nəqliyyat və 
kommunikasiya dəhlizlərinin inkişaf etdirilməsi, neft və qaz boru kəmərlərinin inşası region ölkələrinin 
əməkdaşlığının bariz nümunəsidir.  

Ölkənin yerləşdiyi coğrafi şərait ona vacib üstünlüklər verməklə yanaşı, eyni zamanda onu bir 
sıra təhlükəsizlik problemləri ilə də üzləşdirir [3].  

Azərbaycan Respublikasının qlobal proseslərdə iştirakı, yüksələn iqtisadi potensialı və uğurla 
davam edən enerji siyasəti milli təhlükəsizliyin qorunmasına təsir edən mühüm amillərdəndir. “Müasir 
dövrdə enerji təhlükəsizliyi məsələsi dünya dövlətləri üçün daha prinsipial məsələ kimi önə çıxmışdır. 
Xaricdən enerji asılılığının minimal həddə endirilməsi məsələsi hazırda ayrı-ayrı dövlətlərin yalnız milli 
təhlükəsizliyinin deyil, həm də müstəqil siyasət yeritməsinin vacib şərtinə çevrilmişdir. Bakı-Tbilisi-
Ceyhan neft kəməri və Bakı-Tbilisi-Ərzurum qaz kəməri dünya əhəmiyyətli strateji layihələr olmaqla 
nəinki Azərbaycan Respublikasının, o cümlədən bütövlükdə Avropanın iqtisadi və enerji 
təhlükəsizliyinə mühüm töhfədir. Qeyd edilən tranzit vasitələrinə yaxın gələcəkdə Orta Asiya 
dövlətlərinin də inteqrasiyası Azərbaycanın Qərbin enerji təminatı və təhlükəsizliyində rolunun daha 
da artmasına təsir etmişdir” [5,s.69]. Əsrin müqaviləsi, Xəzərin karbohidrogen ehtiyatlarından birgə 
istifadə böyük güclərin və eləcə də dünyanın inkişaf etmiş dövlətlərinin nəzərini Azərbaycana yönəltdi. 
Belə layihələrin içərisində TRASEKA-nın Qərb-Şərq nəqliyyat dəhlizinin rolu danılmazdır. Bu, milli 
nəqliyyat sisteminin Avropa və dünya nəqliyyat sahələrinə qoşulması deməkdir. Böyük İpək yolu 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

112 

proqramı çərçivəsində yerinə yetirilən investisiyalar, beynəlxalq yükdaşımaların artması Qafqazda 
siyasi və geopolitik şəraitin formalaşmasına birbaşa təsir göstərir. Respublikamızın beynəlxalq aləmlə 
əlaqələrinin genişləndirilməsi inkişaf etmiş ölkələrlə mütərəqqi texnika və texnologiyaların, 
inteqrasiyanın və ticarət münasibətlərinin həyata keçirilməsi, irihəcmli kapital qoyuluşu və investorların 
ölkəmizə gəlişinin sürətlənməsi Azərbaycanda əlverişli mühitin mövcudluğundan xəbər verir. 
Azərbaycanın qloballaşma proseslərində iştirakında azad iqtisadi zonaların (AİZ) yaradılması mühüm 
yer tutur və bununla bağlı 1994-cü ildən müxtəlif beynəlxalq və regional təşkilatlarla fəal iş aparılır. 
Ölkəmizin qloballaşma prosesində hansı səviyyədə yer tutması onun xarici siyasətinin əsas 
istiqamətlərinin, geosiyasətinin və beynəlxalq təşkilatlarla əlaqələrinin müasir dövrün tələblərinə cavab 
verməsindən asılıdır. Azərbaycan diplomatiyası praqmatik və tarazlaşdırılmış siyasət yeridərək 
(Ermənistan istisna olmaqla), həm qonşu ölkələrlə, həm də böyük dövlətlərlə partnyorluq 
münasibətlərinin yaradılmasına və inkişaf etdirilməsinə nail olmuşdur. Bununla da ölkəmizin 
qloballaşma şəraitində yeri və rolu haqqında müsbət qənaətə gəlmək olar. Azərbaycan Respublikasının 
Avrasiya məkanında strateji əhəmiyyətə malik olan coğrafi mövqeyi, xarici siyasəti və demokratik 
meyarlara sadiqliyi, dövlətin qloballaşma prosesinə cəlb edilməsini təmin edir, onun ölkəmizə verdiyi 
üstünlüklərdən yararlanmağa geniş imkanlar açır.  

Qeyd edək ki, qloballaşmanın dünyanın inkişaf etmiş nəhəng dövlətlərinin maraqlarına xidmət 
etməsi, kosmopolitizmə qucaq açması səbəbindən öz milli-mənəvi dəyərlərimizə olan bağlılıq daha da 
güclənməlidir. Coğrafi mövqeyinə görə Azərbaycan dünyanın güc mərkəzlərinin maraqlarının 
toqquşduğu bölgə olduğundan qloballaşmanın özü ilə gətirdiyi transformasiya proseslərinin ən çox təsir 
göstərə biləcəyi regiondur. Qloballaşmanın geniş vüsət alması müstəqil Azərbaycanın gücləndirilməsi, 
onun dünya dövlətləri arasında yeri və rolu məsələsini aktuallaşdırır. Təhlükəsizlik problemi, qeyd 
olunduğu kimi, “bir çox dövlətlərin milli maraqlarının kəsişdiyi məkanda yerləşən Azərbaycan 
Respublikası üçün xüsusilə əhəmiyyətlidir. Ona görə də Azərbaycan XX əsrdə ikinci dəfə müstəqilliyə 
nail olduğu ilk gündən insanın, cəmiyyətin və dövlətin təhlükəsizliyinin təşkili, dünya təhlükəsizlik 
sisteminə inteqrasiya istiqamətində tədbirlərin həyata keçirilməsi dövlət quruculuğunun mühüm 
vəzifələrinə çevrilmişdir” [5,s.21]. Qlobal iqlim dəyişikliyi şəraitində ekoloji təhlükəsizliyə 
təhdidlərdən biri də dünyada günü-gündən artmaqda olan münaqişə ocaqlarıdır. Belə münaqişələrdən 
biri də Ermənistanın ərazi iddiası nəticəsində yaranan və Ermənistanın hərbi təcavüzü ilə nəticələnən 
Ermənistan-Azərbaycan münaqişəsi idi. Ermənistan-Azərbaycan münaqişəsi Ermənistanın və onun 
beynəlxalq havadarlarının dəstəyi ilə Azərbaycan ərazilərinə haqsız iddiaları ilə başladıldı. XX əsrin 
80-ci illərinin sonlarında Ermənistanın Azərbaycanın tarixi torpaqlarına açıq şəkildə ərazi iddiaları, 
etnik zəmində törətdiyi təxribatları və separatçı terror əməlləri nəticəsində minlərlə soydaşlarımız və 
hərbi qulluqçularımız vəhşicəsinə qətlə yetirildi. Keçmiş SSRİ rəhbərliyi bu münaqişənin qarşısını 
almadı, əksinə, birbaşa və dolayısı ilə Ermənistana dəstək verdi. Çünki hər iki xalq müstəqilliyə, 
azadlığa can atırdı. Xalqların azadlıq mübarizəsi keçmiş SSRİ rəhbərliyini qane etmirdi. “Nəticədə ilk 
mərhələdə tamamilə aradan qaldırılması mümkün olan münaqişə tədricən böyüyərək, iki xalqın 
tammiqyaslı qarşıdurmasına, geniş müharibəyə çevrildi” [8,s.204-205]. Ermənistan-Azərbaycan 
münaqişəsi XX yüzilliyin tarixinə ən faciəli münaqişələrdən biri kimi daxil olub, onun nəticələri 
milyonlarla Azərbaycan vətəndaşının taleyinə ciddi təsir göstərib. İki yüz min nəfər indiki Ermənistan 
Respublikasından, bir milyondan artıq Azərbaycan vətəndaşı isə öz əzəli doğma yaşayış yerlərindən 
qaçqın və məcburi köçkünə çevrildilər. Ermənistanın işğalçılıq siyasəti nəticəsində işğal olunmuş 
Azərbaycan ərazilərində ekologiya, biomüxtəliflik, meşə və yaşıllıqlar vəhşicəsinə məhv edilmiş, 
yandırılmış və təbii sərvətlərimiz talanmışdı. Ermənistan Azərbaycan ərazilərində sosial-iqtisadi talanla 
yanaşı, ekoloji təhlükəsizliyə zidd ekoloji terror da törətmişdir. İşğal altında olan ərazilərdə ekoloji 
terror, cəbhəyanı ərazilərdə yaşayan əhalinin sudan məhrum edilməsi, sərhədyanı çayların qabağının 
alınması, çirkləndirilməsi, su anbarlarına texniki qulluğun olmaması səbəbindən qəza vəziyyətinə 
düşməsi ilə ətrafdakı yaşayış məntəqələri və yüz minlərlə əhalinin təhlükə altında qalması Ermənistanın 
Azərbaycana qarşı törətdiyi təcavüzdür. 1994-cü il mayın 12-də Ermənistanın Azərbaycana qarşı 
təcavüzkar müharibəsinin dayandırılması nəticəsində münaqişə tərəfləri arasında atəşkəs haqqında 
bəyannamə qəbul edildi. Atəşkəsin əldə olunmasından sonra münaqişənin sülh yolu ilə tənzimlənməsi 
istiqamətində, iyirmi altı il ərzində aparılan danışıqlara baxmayaraq, Azərbaycan torpaqları işğaldan 
azad edilməmişdir. Birləşmiş Millətlər Təşkilatının işğalçı Ermənistan qoşunlarının Azərbaycan 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

113 

torpaqlarından qeyd-şərtsiz çıxarılması barədə verdiyi 822, 853, 874 və 884saylı qətnamələr yerinə 
yetirilmədi. Münaqişənin sülh yolu ilə tənzimlənməsi prosesinin nəticəsiz qalması bir çox səbəblərlə 
yanaşı (bir çox dövlətlərin milli maraqlarının üst-üstə düşməməsi), həm də erməni tərəfinin tarixi-
psixoloji və siyasi vəziyyəti ilə əlaqədar idi.  

27 sentyabr 2020-ci ildə Ermənistanın təxribatçı hərəkətlərinə cavab olaraq Müzəffər Azərbaycan 
Ordusunun əks-hücuma keçməsi və öz ərazi bütövlüyünü 44 gün ərzində bərpa etməsi Cənubi Qafqazda 
yeni geosiyasi reallıq yaratdı.10 noyabr tarixli Bəyannamənin imzalanması Ermənistanın hərbi 
kapitulyasiyası deməkdir. Bəyannamə uzun illər davam edən işğala son qoydu.  

Beləliklə, Azərbaycan otuz ildən sonra ədaləti bərpa etdi. Ermənistanın işğalına son qoymaqla 
həm də davam edən böyük ekoloji terrorun qarşısını aldı. İşğal dövründə Ermənistan Azərbaycan 
torpaqlarında milli-mədəni irsi talayaraq məhv etmiş, şəhərləri, digər yaşayış məntəqələrini dağıtmış və 
bölgəyə ağır ekoloji ziyan vurmuşdur. İşğal müddətində Ermənistan tərəfindən Azərbaycan torpaq-
larında yüz minlərlə mina, partlayıcı maddə basdırılıb. Ermənistan münaqişə dövründə Azərbaycana 
qarşı törətdiyi çoxsaylı müharibə cinayətlərinə, kütləvi qırğın və soyqırımı aktlarına, terrorçuluq fəaliy-
yətinə, vandalizmə görə hüquqi müstəvidə məsuliyyətdən yayına bilməyəcək, Azərbaycana vurduğu 
böyük sosial-iqtisadi zərərə görə kompensasiya ödəməyə məcbur ediləcək. 

Müasir dövrdə ekoloji təhlükəsizlik bir çox ciddi təhdidlərlə qarşı-qarşıyadır. İnsan fəaliyyətinin 
nəticələri, ekosistemlərə və bioloji müxtəlifliyə ciddi təsirlər göstərir. Həmçinin iqlim dəyişikliyi, təbii 
resursların tükənməsi və sənaye fəaliyyətlərinin ətraf mühitə verdiyi zərər ekoloji təhlükəsizliyin 
qorunmasını çətinləşdirir. 

Azərbaycanın ekoloji təhlükəsizliyi, təbii sərvətlərinin zənginliyi və müxtəlif təbii fəlakətlərə 
məruz qalma ehtimalı ilə bağlı olduqca vacibdir. Ölkənin ətraf mühitinin çirklənməsi, o cümlədən Xəzər 
dənizinin çirklənməsi, təbii fəlakətlərin-xüsusilə sellərin, torpaq sürüşmələrinin və zəlzələlərin artması, 
su çatışmazlığı kimi məsələlər, Azərbaycanın milli təhlükəsizliyini təhdid edir. Bu səbəbdən, 
Azərbaycanın milli təhlükəsizliyinin tərkib hissəsi olan ekoloji təhlükəsizliyinin qorunması hazırki 
şəraitdə mühüm əhəmiyyət kəsb edir. Azərbaycanın ekoloji təhlükəsizliyi ölkənin iqlim şəraiti, təbii 
sərvətləri və təbii fəlakətlərə qarşı mövcud olan həssaslığı ilə bağlı mühüm məsələləri əhatə edir. 
Ölkənin təbii sərvətləri zəngin olsa da, ekoloji problemlərin həll edilməsi bu zənginliklərin davamlı 
istifadəsi üçün vacibdir. Qeyd olunduğu kimi, Azərbaycanın, xüsusilə dağlıq və seysmik aktiv 
ərazilərdə yerləşməsi, təbii fəlakətlərin - zəlzələlərin təhdidini artırır. Zəlzələlər insanların həyat 
fəaliyyətini təhdid edir, eyni zamanda infrastrukturu dağıdır və təbii sərvətləri də zədələyir. Həmçinin 
iqlim dəyişikliyi nəticəsində Azərbaycan ərazisində quraqlıq, sel və digər ekstremal hava hadisələrinin 
sayı artmışdır. Belə hadisələr həm ətraf mühitin pozulmasına, həm də insanların sağlamlığına, onların 
həyat fəaliyyətinin təhlükəsizliyinə mənfi təsir edir. Əhalinin artması və su ehtiyatlarının azalması kənd 
təsərrüfatı ilə əlaqəli problemləri daha da kəskinləşdirir. Qeyd edək ki, Azərbaycanın su ehtiyatları son 
illərdə əhəmiyyətli dərəcədə azalmışdır. Su ehtiyatlarının azalmasına səbəb əhali artımı, insanların suya 
olan tələbatının artması, su təchizatı sistemlərindən səmərəsiz istifadə, quraqlıq və s. faktorlarla 
bağlıdır. Su çatışmazlığı kənd təsərrüfatı məhsullarının istehsalını çətinləşdirir və bu da öz növbəsində 
ərzaq təhlükəsizliyinə təhdid yaradır. Eyni zamanda təbii fəlakətlər, xüsusilə quraqlıq və sel hadisələri 
kənd təsərrüfatına zərər vuraraq ərzaq çatışmazlığına səbəb ola bilər. Azərbaycanın mühüm su 
ehtiyatlarından biri də həm ətraf mühitin, həm də ölkənin iqtisadiyyatı üçün əhəmiyyətli rola malik 
Xəzər dənizidir. Xəzər dənizindəki çirklənmə həm ekosistemlərə, həm də insanların sağlamlığına ciddi 
zərər verir. Suyunun çirklənməsi bir tərəfdən dənizdə çıxarılan neft məhsulu ilə bağlıdırsa, digər 
tərəfdən sənaye, kənd təsərrüfatı və şəhər həyatı ilə əlaqədar fəaliyyətlərdən qaynaqlanır. Bu çirklənmə 
həm balıqçılıq sənayesinə, həm də digər yerli iqtisadi fəaliyyətlərə zərər vurur. Dənizin çirklənməsi 
eyni zamanda suyun keyfiyyətinin pisləşməsinə və ətraf mühitin qeyri-sağlam vəziyyətə gəlməsinə 
səbəb olur. Son zamanlar iqlim dəyişikliyi nəticəsində Xəzər dənizində su səviyyəsinin enməsi 
müşahidə olunur. Buna səbəb iqlim dəyişikliyi nəticəsində Xəzər dənizinə tökülən çaylarda 
bolsululuğun azalması, ətraf ərazilərdə yaşayan əhalinin artımı, sənaye və kənd təsərrüfatının 
inkişafıdır. Avropa və Asiyanın kəsişməsində yerləşən Xəzər dənizinin qurumasının qarşısının almaq 
üçün regional və beynəlxalq səviyyədə işlər aparılmalıdır. Bundan əlavə, son zamanlarda dəniz suyunu 
duzsuzlaşdıran zavodlar tikilmiş və tikilməkdədir. Məsələn, əhalinin şirin suya olan tələbatını ödəmək 
və burada salınmış yaşıllıqların suvarılması üçün Salyan rayonunun Xıdırlı kəndi ərazisində dünya 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

114 

standartlarına cavab verən zavod istifadəyə verilmişdir. Həmçinin Bakı şəhərinin və Abşeron 
yarımadasının içməli suya artan tələbatını ödəmək məqsədilə dəniz suyunun duzsuzlaşdırılması üçün 
Sumqayıt Kimya Sənaye Parkında gündəlik istehsal gücü 300 min kubmetr su olan zavod tikilməkdədir.  

Beləliklə, su ehtiyatlarının idarə olunması və səmərəli istifadəsi məsələsi Azərbaycanın ekoloji 
təhlükəsizliyinin mühüm hissəsidir.  

06 iyul 2024-cü ildə Şuşa şəhərində Azərbaycan Respublikasının təşəbbüsü ilə Türk Dövlətləri 
Təşkilatının “Nəqliyyat, bağlantı və iqlim fəaliyyəti vasitəsilə dayanıqlı gələcəyin qurulması” 
mövzusunda qeyri-rəsmi Zirvə görüşü olmuşdur [9]. Azərbaycan, Türkiyə, Qazaxıstan, Özbəkistan, 
Qırğızıstan, Macarıstan, Şimali Kipr Türk Cümhuriyyətinin və Türk Dövlətləri Təşkilatının Baş 
katibinin iştirakı ilə keçirilən Zirvə görüşündə Qarabağ Bəyannaməsi imzalanmışdır. Bəyannamə 
təşkilata daxil olan ölkələrin, burada yaşayan xalqların mədəni, iqtisadi-siyasi inteqrasiyası ilə yanası, 
türk dövlətlərinin geosiyasi və təhlükəsizlik məsələlərində qlobal məkanda vahid güc kimi çıxış 
etməsini ehtiva edir. 2023-cü ildə “Türk dünyasının mədəniyyət paytaxtı” olmuş Şuşa şəhərində Zirvə 
görüşünün keçirilməsinin mühüm tarixi-siyasi əhəmiyyəti vardı. Azərbaycan Respublikasının ərazi 
bütövlüyünün bərpası, artan siyasi-iqtisadi nüfuzu onu nəinki regional, hətta qlobal məkanda söz 
sahibinə çevirmişdir. 

2024-cü il noyabrın 20-də COP29 çərçivəsində Yaşıl Zonada Milli QHT Forumu Pavilyonunda 
“Rüzgar” Ekoloji İctimai Birliyi Metsamor AES-in regional ekoloji təhdidləri ilə bağlı tədbir keçirib. 
İctimai Birliyin sədri AMEA-nın müxbir üzvü İslam Mustafayev tədbirdə çıxış edərək demişdir: 
“Ermənistanın qəza vəziyyətində olan, istismar müddəti çoxdan başa çatmış Metsamor Atom Elektrik 
Stansiyasının törətdiyi qlobal təhlükəyə diqqət yetirilməlidir. Bu stansiyanın fəaliyyətinin dərhal 
dayandırılması barədə Ermənistan hökuməti qarşısında məsələ qaldırılmalıdır. Metsamor Atom 
Elektrik Stansiyasının maye tullantıları son nəticədə transsərhəd çayı olan Araz çayına axıdılır. Bu 
stansiya su qıtlığı olan ərazidə yerləşir, köhnələn reaktoru soyutmaq üçün su dərinlikdəki quyulardan 
götürülür. Zəlzələlər zamanı yeraltı suların səviyyəsinin və axınların istiqamətinin dəyişməsi 
mümkündür, bu isə soyutma sisteminin etibarsızlığını aydın nümayiş etdirir. Metsamordan 
qaynaqlanaraq bəzi nüvə materiallarının qanunsuz ticarətinin aparılması da böyük narahatlıq doğurur. 
Ermənistan ərazisində 200-dən artıq radioaktiv mənbələr mövcuddur. Bu mənbələr sırasına müxtəlif 
növ izotoplar daxildir. Ermənistanda radioaktiv izotoplarla əlaqədar qaçaqmalçılıq faktları da 
mövcuddur. Metsamor Atom Elektrik Stansiyasının tullantılarının yerləşdirildiyi poliqonların artıq 
dolduğu və yeni nüvə tullantıları poliqonunun yaradılması göstərir ki, bu tullantıların yerləşdirilməsi ilə 
bağlı ciddi problemlər mövcuddur” [11].  

Qeyd edək ki, Ermənistan Respublikasının köhnə texnologiya ilə işləyən, 1976-cı ildə inşa 
edilmiş, 9.5 ballıq seysmik zonada cəmi 8 bala hesablanmış Metsamor Atom Elektrik Stansiyasında 
qəza baş verərsə, bu, region üçün ekoloji fəlakəti qaçılmaz edir. AES-də baş verə biləcək hər hansı qəza 
yalnız Ermənistanın deyil, bütün Cənubi Qafqaz və Yaxın Şərq ölkələrinin də ciddi ziyan görəcəyi 
ehtimal olunur. Beləki, Metsamor AES Türkiyə sərhədindən 16 km, İran sərhədindən 60 kim, 
Azərbaycan və Gürcüstan sərhədlərindən 120 km məsafədə yerləşir. Region dövlətlərin ekoloji 
təhlükəsizliyini nəzərə almayan Ermənistan dövləti yalnız bölgədə yaşayan xalqların birgə səyləri 
nəticəsində Metsamor Atom Elektrik Stansiyasının fəaliyyətini dayandırmağa məcbur edilə bilər. Bu 
stansiya nəinki Azərbaycan, Türkiyə, Ermənistan, eləcə də bütün region üçün böyük nüvə təhlükəsi 
yaradır. Ermənistan hökumətinin AES ilə bağlı məsuliyyətsiz davranışları, dünya ictimaiyyətini 
aldatmağa yönəlmiş yalan hesabatları Cənubi Qafqaz bölgəsini növbəti Çernobıl və Fukusima 
qəzalarına doğru sürükləyir. Hazırda Ermənistan dövləti Metsamor Atom Elektrik Stansiyasını 
istismardan çıxarmaq, beynəlxalq ictimaiyyətin gözlədiyi qayda və prosedurlara əməl etmək əvəzinə, 
hər dəfə onun ömrünü süni şəkildə uzatmağa çalışır. Azərbaycan dövləti dəfələrlə beynəlxalq 
platformalarda AES-in fəaliyyətini davam etdirməsi ilə bağlı ciddi narahatlığını bildirib, təəssüflər 
olsun ki, aidiyyatı beynəlxalq qurumlar Ermənistanın üzərinə götürdüyü öhdəlikləri yerinə yetirməsinə 
ciddi təsir göstərə bilməmişdir. Onu da qeyd etməliyik ki, Azərbaycan və Ermənistan BMT-nin Avropa 
İqtisadi Komissiyasının Transsərhəd Ətraf Mühitə Təsirin Qiymətləndirilməsinə dair Konvensiyasının 
üzvləridir. “Bu Konvensiyaya görə, potensial təhlükəli layihələrin ətraf mühitə təsirinin qiymət-
ləndirilməsi yalnız dövlət daxilində deyil, həm də bu obyektlərin təsirinə məruz qala biləcək qonşu 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

115 

ölkələrdə ictimai müzakirələri əhatə etməlidir. Lakin Ermənistan beynəlxalq müqavilələrin tələblərini 
tamamilə nəzərə almır” [12].  

Ermənistan hökumətinin, üçtərəfli razılaşmaya görə, üzərinə götürdüyü öhdəliyi yerinə yetirməsi 
- Zəngəzur dəhlizinin açılması nəinki Azərbaycan və Ermənistanın, bütövlükdə Cənubi Qafqaz 
regionunun sosial-iqtisadi inkişafına səbəb olardı. Zəngəzur dəhlizi qlobal əhəmiyyətli strateji layihə 
olmaqla, Şərqlə Qərbi birləşdirən Avrasiya quru körpüsündə əsas tranzit marşrutuna çevrilmək 
potensialına malikdir. Dəhliz regional nəqliyyat və logistikanın gələcəyinin formalaşdırılmasında 
mühüm rol oynamaqla bərabər, eyni zamanda Xəzərin karbohidrogen ehtiyatlarının dünya bazarlarına 
nəqlində xüsusi əhəmiyyətə malikdir. Həmçinin dəhlizin açılması Cənubi Qafqaz regionunun ictimai-
siyasi quruluşuna müsbət təsir göstərməklə yanaşı, daha çox əlaqəli və bir - birindən asılı olan bölgəyə 
töhfə verə bilər ki, bu da potensial olaraq millətçi əhval ruhiyyənin yumşaldılmasına, aradan qalxmasına 
və ümumi iqtisadi maraqlara diqqətin yönəlməsinə səbəb olacaq. Məlum olduğu kimi, 8 avqust 2025-
ci ildə Amerika Birləşmiş Ştatlarında Ağ Evdə prezident Trampın vasitəçiliyi ilə Ermənistanla 
Azərbaycan arasında sülh sazişinin paraflanması uzun müddət davam edən münaqişədən sonra ikitərəfli 
iqtisadi əlaqələri gücləndirəcəkdir. Azərbaycan Prezidenti İlham Əliyev və Ermənistanın Baş naziri 
Nikol Paşinyanı Ağ Evdə keçirilən Sülh sazişi layihəsinin imzalanma mərasimində salamlayan Donald 
Tramp demişdir: “Uzun müddətdir, 35 ildir ki, onlar döyüşüblər, indi də dostdurlar və onlar uzun 
müddət dost olacaqlar” [13].  

Zəngəzurdan keçəcək “Beynəlxalq Sülh və Rifah naminə Tramp Marşrutu”nun (TRIPP) açılması 
nəinki ABŞ, Azərbaycan və Ermənistan arasında üçtərəfli iqtisadi əlaqələri gücləndirəcək, Çindən 
başlayan “Bir yol-bir kəmər” layihəsini əhatə edən dövlətlərin də Avropaya açılan logistik imkanlarına 
yol açacaqdır. Nəzərə alsaq ki, Azərbaycanın Şimal-Cənub marşrutunda da əsas tranzit ölkə kimi çıxış 
etməsi perspektivdə Rusiya Federasiyasının da TRİPP marşrutu ilə Aralıq dənizinə çıxış imkanları 
yarada biləcəyini labüd edir. Bu isə Azərbaycanı regionda böyük bir nəqliyyat qovşağına çevirir ki, 
bunun da ölkəyə gətirəcək gəlirlərini triumfal bir iqtisadi uğur hesab etmək mümkündür.  

Nəticə  
Cənubi Qafqazdakı münaqişələr nəinki ekoloji təhlükəsizliyə bütövlükdə region dövlətlərinin 

milli təhlükəsizliyinə təhdiddir. Qafqaz dövlətlərinin milli təhlükəsizliyi, ərazi bütövlüyü, dövlət 
suverenliyi, onlarda yaşayan milli azlıqların qanuni hüquqları nə qədər etibarlı müdafiə olunarsa, 
buradakı iqtisadiyyatın, siyasətin və mədəniyyətin Ümumqafqaz preriotetlərinin həyati qabiliyyəti bir 
o qədər böyük əhəmiyyət kəsb edə bilər. Cənubi Qafqazda xalqlar arasında mədəniyyətlərarası, 
dinlərarası dialoq münaqişələrin aradan qalxmasına səbəb ola bilər. Azərbaycan tolerant və 
multikultural dövlətdir. Ölkədə etnik-mədəni müxtəliflik multikulturalizm siyasəti ilə tənzimlənir. 
Azərbaycan dövləti bir çox beynəlxalq tədbirlərə ev sahibliyi etmiş və etməkdədir. Belə tədbirlərdən 
biri də 11-22 noyabr 2024-cü il tarixində paytaxt Bakıda keçirilmiş Birləşmiş Millətlər Təşkilatının 
İqlim Dəyişikliyi Konfransıdır. 1995-ci ildən başlayaraq hər il keçirilən COP (COP-Birləşmiş Millətlər 
Təşkilatının İqlim Dəyişmələri üzrə Çərçivə Konvensiyasının Tərəflər Konfransı) kimi tanınan bu 
konfrans Birləşmiş Millətlər Təşkilatının İqlim Dəyişikliyi üzrə sayca 29-cu konfransıdır (qeyd edək 
ki, COP 28 2023-cü ildə Birləşmiş Ərəb Əmirliyində keçirilmiş, COP 30-a isə 2025-ci ildə Braziliya 
dövləti ev sahibliyi edəcəkdir). 25 dekabr 2023-cü il tarixində Azərbaycan Respublikasının 
Prezidentinin Sərəncamına əsasən Azərbaycan Respublikasında 2024-cü il “Yaşıl dünya naminə 
həmrəylik ili” elan edilmişdir [10]. 

Azərbaycan Respublikasının 2030-cu ilə qədər sosial-iqtisadi inkişafa dair qəbul etdiyi Milli 
Proqramda ölkəmizin təmiz ətraf mühit və yaşıl artım ölkəsi olduğu qeyd olunub. Hazırda ölkədə, 
xüsusən də işğaldan azad olunmuş ərazilərdə ətraf mühitin sağlamlaşdırılması, yaşıllıqların bərpası və 
artırılması, su ehtiyatlarından, dayanıqlı enerji mənbələrindən səmərəli istifadənin təmin edilməsi 
istiqamətində işlər aparılır.  

“Əhalinin ekoloji cəhətdən təmiz şirin su ilə təmin edilməsi ekoloji təhlükəsizliyin və insanlar 
üçün normal ekosistemlərin yaradılmasının əsas istiqamətlərindən biridir. Bu vəzifənin yerinə 
yetirilməsi üçün 20 iyun 2007-ci ildə respublikada “əhalinin ekoloji cəhətdən təmiz şirin su ilə təmin 
edilməsinin yaxşılaşdırılması sahəsində bəzi tədbirlər haqqında” Proqram qəbul edilmişdir” [4. s.641]. 
Ölkənin bütün yaşayış məntəqələri keyfiyyəti üzərində texniki nəzarət aparılan təmiz şirin su ilə təmin 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

116 

edilmiş, rayon və şəhərlərdə su ilə təminat üçün təmizləyici qurğular yaradılması və çirkab sularının 
təmizlənməsi sahəsində layihələr davamlı olaraq həyata keçirilir.  

“Azərbaycan Respublikası Ekologiya və Təbii Sərvətlər Nazirliyinin məlumatlarına əsasən, son 
on ildə meşəlik ərazilərinin ümumi sahəsi 1 milyon hektardan çox olmuş (ölkə ərazisinin 11.8 %-i), 100 
min hektardan çox sahədə meşəbərpa işləri aparılmış, yeni meşələr salınmış, 90 milyona yaxın ağac 
əkilmiş, 300 milyondan çox əkin materialı yetişdirilmiş, 2 milyon ton toxum tədarük edilmiş, meşə 
fonduna daxil olmayan ərazilərdə 20 milyondan çox ağac və kol əkilmişdir. 

Azərbaycan Prezidentinin “Magistral avtomobil yollarının mühafizə zolaqlarının yaşıllaş-
dırılması” (30 oktyabr 2007-ci il) və “Bakı şəhərinin yaşıllaşdırılması sahəsində əlavə tədbirlər haq-
qında” (3 aprel 2009-cu il.) sərəncamlarının icrası üzrə son 5 ildə 8 iri yaşıllaşdırma layihəsi həyata 
keçirilmiş, 1500 hektardan çox ərazidə yaşıllaşdırma işləri aparılmış, 2 min hektardan çox ərazidə 
damcı suvarılma sistemi tətbiq edilmiş, Abşeron yarımadası ərazisində ümumilikdə 2 milyona yaxın 
ağac və kol əkilmişdir”[6.s.113]. Ekoloji təhlükəsizlikdən irəli gələrək işğaldan azad olunmuş ərazi-
lərdə həyata keçirilən genişmiqyaslı bərpa və yenidənqurma prosesində ətraf mühitin qorunması, meşə 
və yaşıllıqların salınması ilə bərabər, “ağıllı şəhər”, “ağıllı kənd” kimi innovativ yanaşmalar tətbiq 
edilir. Həmçinin işğaldan azad olunmuş Qarabağ və Şərqi Zəngəzur iqtisadi rayonu, eləcə də Naxçıvan 
Muxtar Respublikası yaşıl enerji zonası elan olunub. Ölkəmizdə neft-qaz sahəsinin inkişaf etməsinə 
baxmayaraq yaşıl enerji növlərinin yaradılması, onun dünya bazarlarına nəqli hazırda dövlətimizin 
enerji siyasətinin başlıca istiqamətlərindəndir. Azərbaycan-Qazaxıstan-Özbəkistan enerji sistemlərinin 
qarşılıqlı əlaqələndirilməsi layihəsi (Yaşıl dəhliz) inkişaf etməkdədir.  

Beləliklə, milli təhlükəsizliyin mühüm sahəsi olan ekoloji təhlükəsizlik, insanların sağlamlığını, 
yaşayış şəraitini və ümumilikdə rifahını qorumaq məqsədini güdür. Eyni zamanda Azərbaycanın 
ekoloji təhlükəsizliyi, təbii sərvətlərin və ətraf mühitin qorunmasına, eyni zamanda əhalinin sosial 
rifahına xidmət etməlidir. Bu məqsədlə həm daxili, həm də beynəlxalq səviyyədə fəaliyyətlər həyata 
keçirilməlidir. Ekoloji təhlükəsizlik gələcəkdə hər bir dövlətin iqtisadi və sosial sabitliyi üçün əsas amil 
olaraq qalacaqdır. 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 
1. Azərbaycan Respublikasının Konstitusiyası. Bakı: Qanun, 2009, 68 s. 
2. Azərbaycan Respublikasının “Milli təhlükəsizlik haqqında” Qanunu. Bakı; 2004. 
3. Azərbaycan Respublikasının Milli Təhlükəsizlik Konsepsiyası (Azərbaycan Respublikası 

Prezidentinin 2007-ci il 23 may tarixli Sərəncamı ilə təsdiq edilmişdir).  
4. Eminov Z.N. Ətraf mühitin qorunması davamlı inkişafın əsas istiqamətlərindən biridir. 

Azərbaycanın müasir ekocoğrafi şəraitinin dəyişməsində antropogen amilin rolu. BDU-nun 90 illik 
yubileyinə həsr olunan konfrans materialı. Bakı: 2009,793s. 

5. Qasımov C., Nağıyev N. Milli təhlükəsizliyin əsasları. Bakı: 2015, 407.  
6. Məmmədov V., Yusifov E. Ekoloji menecment. Dərs vəsaiti (2 cilddə). I cild. Bakı: Mega 

Basım, 2014, 384s. 
7. Məmmədov V., Yusifov E. Ekoloji menecment. Dərs vəsaiti (2 cilddə). II cild. Bakı: Mega 

Basım, 2014, 428s. 
8. Orucov Ə.A. Azərbaycan xalqı milli özünüdərk yollarında: XIX əsrin sonu-XX əsrin 

əvvəlləri (tarixi-fəlsəfi aspekt). Bakı: Avropa, 2012, 251s. 
9. https://xalqqazeti.az/uploads/pdf-files/93907/xalqqazeti-07.07.2024.pdf  
10. https://president.az/az/articles/view/62737. 
11.https://ngoagency.gov.az/az/post/1098/cop29-da-metsamor-aes-nin-regional-ekoloji-

tehdidleri-ile-bagli-yan-tedbir-kecirilib. 12.https://eco.gov.az/az/nazirlik/xeber?newsID=12457 
13.https://www.azerbaijan-news.az/index.php/az/posts/detail/qlobal-media-donald-tramp-ilham-

eliyev-ve-nikol-pasinyan-arasinda-gorusu-diqqet-merkezinde-saxlayirnbsp-1754735040/366765  
 

Rəyçi:f.f.d., dos. Həbib Hüseynov 

 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

117 

UOT 316  

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).0117 

 

ORTAYAŞLILARIN MƏŞĞULLUĞUNUN DƏSTƏKLƏNMƏSİ ÜZRƏ  

DÖVLƏT SİYASƏTİ VƏ İNSTİTUSİONAL YANAŞMALAR 

 

Nərgiz Əliyeva 

müəllim, Azərbaycan Turizm və Menecment Universiteti, Azərbaycan 

nargiz.aliyeva3@gmail.com  

https://orcid.org/0009-0006-5590-6274 

 

Xülasə. Bu məqalədə Azərbaycan Respublikasında ortayaşlı əhali kateqoriyasının məşğulluq 

imkanlarının artırılması və əmək bazarına inteqrasiyasının təmin olunması məqsədilə həyata keçirilən 

dövlət siyasəti və institusional yanaşmalar hərtərəfli şəkildə təhlil olunmuşdur. Təhlil zamanı həm 

normativ-hüquqi sənədlər, həm də mövcud sosioloji tədqiqatlar və statistik məlumatlar əsasında ölkədə 

bu istiqamətdə mövcud olan mexanizmlərin effektivliyi və tətbiq sahələri araşdırılmışdır.  

Məqsəd: Tədqiqatın əsas məqsədi əmək bazarının strukturunda əhəmiyyətli yer tutan 40-65 yaş 

arası əhali qrupunun məşğulluq sahəsində qarşılaşdığı problemləri hərtərəfli şəkildə təhlil etmək, bu yaş 

kateqoriyasının əmək fəaliyyətinə təsir edən sosial, iqtisadi, psixoloji və institusional amilləri 

müəyyənləşdirməkdən ibarətdir. Bu çərçivədə həyata keçirilən tədqiqat həmçinin ortayaşlı əhalinin 

iqtisadi fəallıq səviyyəsinin yüksəldilməsi, onların əmək bazarına səmərəli inteqrasiyası və məşğulluq 

imkanlarının genişləndirilməsi məqsədilə mövcud dövlət siyasətinin və institusional mexanizmlərin 

effektivliyini qiymətləndirməyi və bu sahədə daha təsirli dəstək alətlərinin formalaşdırılması üçün elmi 

əsaslandırılmış təkliflər irəli sürməyi qarşıya məqsəd qoyur.  

Metodologiya: Məqalədə məşğulluq siyasətinin hüquqi əsasları, peşə hazırlığı və təlim 

proqramları, yaşa görə diskriminasiya halları və regionlararası bərabərsizliklər təhlil edilmişdir. 

Sosioloji məlumatlar və təhlillər əsasında hazırlanmış nəticələr ortayaşlıların əmək bazarına 

inteqrasiyası üçün mövcud siyasətə əlavə dəstək mexanizmlərinin tətbiqinin zəruriliyini ortaya qoyur.  

Tədqiqatın nəticələri: Qeyd etdiyimiz məqsədlə aparılan tədqiqat həm normativ-hüquqi 

çərçivəni, həm də real məşğulluq təcrübələrini sosioloji müstəvidə təhlil etməklə, yaşla bağlı əmək 

bazarındakı struktur maneələrin, diskriminasiya hallarının və resurs çatışmazlıqlarının aradan 

qaldırılması yollarını üzə çıxarmağa çalışır. Nəticə etibarilə, araşdırmanın məqsədi yalnız diaqnostik 

yanaşma ilə kifayətlənməyib, eyni zamanda praktik olaraq ortayaşlıların əmək bazarındakı mövqeyinin 

gücləndirilməsinə yönəlmiş kompleks institusional və sosial strategiyaların formalaşdırılmasına töhfə 

verməkdir. Məqalənin sonunda konkret və elmi əsaslandırılmış tövsiyələr təqdim edilmişdir. 

Açar sözlər: orta yaş dövrü, məşğulluq siyasəti, dövlət proqramları, institusional dəstək, əmək 

bazarı, sosial müdafiə 

 

ГОСУДАРСТВЕННАЯ ПОЛИТИКА И ИНСТИТУЦИОНАЛЬНЫЕ 

ПОДХОДЫ К ПОДДЕРЖКЕ ЗАНЯТОСТИ ЛЮДЕЙ СРЕДНЕГО ВОЗРАСТА 

 

Наргиз Алиева 

 

Резюме. В данной статье проанализированы государственная политика и институциональные 

подходы, реализуемые в Азербайджанской Республике в сфере занятости людей среднего 

возраста, в социологическом и нормативном контексте. Цель исследования заключается в 

научном обосновании предложений по формированию более эффективных инструментов 

поддержки в данной области.  

Цель. Основная задача исследования - всесторонний анализ  

проблем, с которыми сталкиваются граждане в возрасте от 40 до 65 лет, а также 

институциональных и структурных факторов, влияющих на их участие в экономической и 

трудовой деятельности. В этом контексте рассмотрены ключевые аспекты государственной 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

118 

политики, направленной на обеспечение устойчивой занятости, профессиональной адаптации и 

социальной интеграции людей среднего возраста.  

Методология. Проведённый анализ охватывает как нормативно-правовую базу, так и 

реальные практики занятости в социологическом измерении, с целью выявления путей 

устранения структурных барьеров, случаев дискриминации по возрасту и дефицита ресурсов на 

рынке труда.  

Результаты исследования. В итоге, цель исследования заключается не только в 

диагностическом подходе, но и в практическом вкладе в формирование комплексных 

институциональных и социальных стратегий, направленных на укрепление позиций людей 

среднего возраста на рынке труда. В статье проанализированы правовые основы политики 

занятости, программы профессиональной подготовки и переподготовки, случаи дискриминации 

по возрасту и межрегиональные неравенства. Полученные на основе социологических данных 

и анализа результаты подтверждают необходимость внедрения дополнительных механизмов 

поддержки для интеграции людей среднего возраста в рынок труда. В заключение представлены 

конкретные и научно обоснованные рекомендации, направленные на совершенствование 

государственной политики в сфере занятости данной категории населения.  

Ключевые слова: средний возраст, политика занятости, государственные программы, 

институциональная поддержка, рынок труда, социальная защита 

 

PUBLIC POLICY AND INSTITUTIONAL STRATEGIES FOR PROMOTING  

THE EMPLOYMENT OF MIDDLE-AGED PEOPLE 

 

Nargiz Aliyeva 

 

Abstract. This article analyzes the state policy and institutional approaches implemented in the 

Republic of Azerbaijan to support the employment of middle-aged individuals within a sociological 

and normative context.  

Objective: The main objective of the research is to comprehensively examine the employment 

challenges faced by the 40 - 65 age group, which holds a significant place in the structure of the labor 

market, and to identify the social, economic, psychological, and institutional factors influencing their 

labor activity. Within this framework, the study also aims to assess the effectiveness of existing state 

policies and institutional mechanisms designed to increase the economic activity of middle-aged people, 

ensure their effective integration into the labor market, and expand their employment opportunities.  

Methodology: The research sets out to propose scientifically grounded recommendations for the 

development of more effective support tools in this field. By analyzing both the normative-legal 

framework and real employment practices from a sociological perspective, the study seeks to uncover 

the structural barriers, instances of age-based discrimination and resource deficiencies that hinder the 

participation of middle-aged individuals in the labor market.  

Research results: Consequently, the aim of the research goes beyond diagnostic analysis, 

striving to contribute to the formulation of comprehensive institutional and social strategies to 

strengthen the position of middle-aged individuals in the labor market. It examines the legal foundations 

of employment policy, vocational training and retraining programs, instances of age discrimination, and 

regional inequalities. The findings, based on sociological data and analysis, reveal the necessity of 

introducing additional support mechanisms to enhance the integration of middle-aged individuals into 

the labor market. The article concludes with specific, scientifically substantiated recommendations. 

Keywords: middle age, employment policy, state programs, institutional support, labor market, 

social protection 

 

Giriş 
Müasir dövrdə əmək bazarında baş verən struktur dəyişikliklər, sürətlənən texnoloji yeniliklər və 

demoqrafik transformasiyalar fonunda ortayaşlı əhalinin (40-65 yaş arası) məşğulluq imkanlarının 

qorunub saxlanması və genişləndirilməsi dövlətin sosial-iqtisadi siyasətinin prioritet istiqamətlərindən 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

119 

birinə çevrilmişdir. Bu yaş qrupu cəmiyyətin əmək bazarında zəngin təcrübə, peşəkar bacarıqlar və 

etibarlı iş resursları ilə təmsil olunan mühüm sosial-iqtisadi potensial daşıyıcısı kimi çıxış edir. Onların 

aktiv əmək fəaliyyəti həm ölkə iqtisadiyyatının davamlı inkişafına, həm də nəsillərarası bilik və 

təcrübənin ötürülməsinə mühüm töhfə verir. Lakin əmək bazarının artan çevikliyi, rəqabətə əsaslanan 

yeni tələbləri və rəqəmsallaşma ilə müşayiət olunan texnoloji dəyişiklikləri fonunda ortayaşlı əhali 

kateqoriyasının məşğulluq sahəsində üzləşdiyi risk və məhdudiyyətlər daha da artmış olur. Əldə olunan 

araşdırma nəticələri göstərir ki, orta yaşlılar üçün iş yerlərinin məhdudluğu, yeni bacarıqlara 

uyğunlaşma çətinlikləri və yaşa görə qeyri-rəsmi diskriminasiya hallarının mövcudluğu onların əmək 

bazarına inteqrasiyasını ləngidən əsas amillər sırasındadır. Belə olan halda, dövlətin məşğulluq 

siyasətində bu sosial qrupun maraqlarını və ehtiyaclarını nəzərə alan xüsusi hədəfli tədbirlərin, o 

cümlədən institusional mexanizmlərin formalaşdırılması və tətbiqi zərurətə çevrilmişdir. Bu 

mexanizmlərə əmək bazarına uyğun təlim və ixtisasartırma proqramlarının genişləndirilməsi, sosial 

müdafiə və stimullaşdırıcı alətlərin gücləndirilməsi, həmçinin yaşa əsaslanan bərabərsizliklərin aradan 

qaldırılması üçün hüquqi və təşkilati tədbirlərin sistemli şəkildə həyata keçirilməsi daxildir. Nəticə 

etibarilə, ortayaşlıların əmək bazarında sabit və layiqli məşğulluğunun təmin olunması yalnız sosial 

rifahın qorunmasına deyil, həm də iqtisadiyyatın uzunmüddətli dayanıqlığına və məhsuldarlığa birbaşa 

təsir edən strateji hədəf kimi çıxış edir.  

Araşdırma və təhlil 

Əməyin baş verdiyi iqtisadi və hüquqi şəraitdə ümumi sosial tərəfilə yanaşı, məşğulluq həm də 

istehsal tərəfinə malikdir. Məhz effektiv məşğulluq iqtisadiyyatın çiçəklənməsinin, əhalinin rifahının 

ilkin şərtidir. Yalnız effektiv məşğulluq istənilən sosial proqramın reallaşdırılması üçün maddi əsas 

yaradır. Ona görə də iqtisadi effektivliyin, məşğulluğun məhsuldarlığının artırılması, təkcə məşğulluq 

siyasətinin deyil, həm də iqtisadi siyasətin bütünlükdə prioritetidir.  

Azərbaycanda məşğulluq problemləri mürəkkəb və çoxşaxəli sosial-iqtisadi amillərlə şərtlənir. 

Əmək resurslarından qeyri-səmərəli istifadə olunması, iqtisadi artımın müşahidə olunduğu hazırki 

mərhələdə belə, əmək bazarında müəyyən disbalansların və neqativ tendensiyaların qalmasına səbəb 

olur.  

Məşğulluq sahəsində mövcud olan çətinliklər həm obyektiv, həm də subyektiv amillərlə bağlıdır. 

Tarixi aspektdən baxdıqda keçən əsrin 80-ci illərinin sonlarından etibarən Azərbaycanda müşahidə 

olunan dərin iqtisadi böhran və postsovet keçid dövrünün yaratdığı struktur pozuntuları məşğulluq 

münasibətlərində ciddi problemlərə yol açmışdır [9, s.175-176]. Xüsusilə 1990-cı illərin əvvəllərində 

ölkədə baş verən silahlı münaqişə və Ermənistanın hərbi təcavüzü nəticəsində ərazilərin 20 faizinin 

işğal olunması, bu ərazilərdə yerləşən 4 mindən artıq sənaye və kənd təsərrüfatı müəssisəsinin, eləcə də 

300 mindən artıq iş yerinin itirilməsi və bir milyondan çox insanın qaçqın və məcburi köçkün 

vəziyyətinə düşməsi ölkənin iqtisadi və sosial strukturuna ciddi zərbə vurmuşdur. Bu faktorlar ölkədə 

işsizlik səviyyəsinin artmasına, qeyri-formal məşğulluğun geniş vüsət almasına və sosial təminat 

mexanizmlərinin zəifləməsinə səbəb olmuşdur. Lakin 2020-ci ildə Azərbaycan Respublikasının ərazi 

bütövlüyünün təmin olunması və işğal altında olan torpaqların azad edilməsi ilə ölkənin sosial-iqtisadi 

inkişafında yeni bir mərhələ başlanmışdır. Bu mərhələ azad edilmiş ərazilərdə genişmiqyaslı bərpa və 

yenidənqurma işlərinin aparılması, yeni infrastrukturun qurulması və iqtisadi fəaliyyətin bərpası 

fonunda məşğulluq imkanlarının genişləndirilməsi baxımından mühüm əhəmiyyət kəsb edir. Həmçinin 

regionların sosial-iqtisadi inkişafı üzrə qəbul edilmiş dövlət proqramları və xüsusi iqtisadi zonaların 

yaradılması əmək bazarının diversifikasiyasına və məşğulluğun artırılmasına müsbət təsir 

göstərməkdədir. 

Bununla belə, mövcud reallıq göstərir ki, əmək bazarında struktur uyğunluğunun təmin olunması, 

əmək resurslarının səmərəli yerləşdirilməsi, qeyri-rəsmi məşğulluğun azaldılması və ortayaşlı əhalinin 

əmək bazarına inteqrasiyasının dəstəklənməsi kimi məsələlər hələ də aktual olaraq qalmaqdadır. Bu 

baxımdan məşğulluq siyasətinin çevik, inklüziv və proqnozlaşdırıla bilən əsaslar üzərində qurulması 

xüsusi əhəmiyyət daşıyır. Məhz bu məqsədlə “2019-2030-cu illər üçün Azərbaycan Respublikasının 

Məşğulluq Strategiyası”nda ortayaşlıların təlim və rekvalifikasiya imkanlarının genişləndirilməsi, 

onların rəqəmsal və peşə bacarıqlarının artırılması əsas hədəflər kimi müəyyən olunmuşdur. Həmçinin 

“Məşğulluq haqqında” Azərbaycan Respublikasının Qanunu işsiz və işaxtaranların hüquqlarını 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

120 

qoruyur, həmçinin aktiv məşğulluq tədbirlərini stimullaşdırır [10]. Azərbaycan Respublikasının Əmək 

Məcəlləsi və əhali arasında məşğulluğun stimullaşdırılması haqqında digər qanunverici aktlar isə yaşa 

görə ayrı - seçkiliyin qarşısının alınmasını və bərabər imkanların təmin olunmasını hüquqi əsas kimi 

tanıyır [1]. 

Hazırda Azərbaycanda ortayaşlıların məşğulluğunun dəstəklənməsi üzrə bir sıra institusional 

strukturlar və proqramlar fəaliyyət göstərir. Bunlardan Dövlət Məşğulluq Agentliyi Əhalinin Sosial 

Müdafiəsi Nazirliyinin tabeliyində fəaliyyət göstərən əsas qurumlardan biridir. Onun funksiyaları 

arasında fərdi məşğulluq proqramlarının hazırlanması, işaxtaranların peşəyönümü, aktiv məşğulluq 

tədbirlərinə cəlb olunması kimi xidmətlər yer alır. 2024-cü ildə agentlik tərəfindən həyata keçirilən 

“Karyera qur!”, “Rəqəmsal bacarıqlar üçün təlimlər” kimi proqramlarda 40 yaşdan yuxarı şəxslərin 

xüsusi iştirakı təmin olunmuşdur [12].  

Ortayaşlıların əmək bazarına yenidən inteqrasiyası üçün peşə təhsili mühüm vasitə kimi çıxış 

edir. Peşə Təhsili üzrə Dövlət Agentliyinin və müxtəlif təlim mərkəzlərinin həyata keçirdiyi proqramlar 

sayəsində ortayaşlılar yeni peşələrə yiyələnmək, rəqəmsal bacarıqlar qazanmaq, ixtisaslarını yeniləmək 

imkanı əldə edirlər. Bu təşəbbüslər onların əmək bazarının tələblərinə uyğunlaşmasını təmin edir. 

Dövlət işəgötürən və işçilər arasında əməkdaşlığı nəzərdə tutan sosial tərəfdaşlıq institusiyası vasitəsilə 

əmək bazarında bərabərlik, əmək münasibətlərində balans və təcrübəyə əsaslanan iştirak prinsipləri 

təmin edilir. Azərbaycan Həmkarlar İttifaqları Konfederasiyası və Sahibkarlar Konfederasiyası bu 

sahədə aktiv tərəfdaşdır. 

“Məşğulluq” altsistemi, Əmək Münasibətləri və Məşğulluq Altsistemi (ƏMAS), həmçinin e-

sosial.az platformaları vasitəsilə işaxtaran şəxslərin qeydiyyatı, mövcud vakansiyalarla 

uyğunlaşdırılması, həmçinin peşə hazırlığı və ixtisasartırma proqramlarına yönləndirilməsi prosesi 

rəqəmsal formada həyata keçirilir. Bu sistemlər vasitəsilə ortayaşlı şəxslərin müraciət imkanları 

sadələşdirilmiş, məşğulluq xidmətlərinə çıxışda operativlik və şəffaflıq təmin olunmuşdur. 

Aparılmış sosioloji tədqiqatların nəticələri göstərir ki, ortayaşlı respondentlərin əhəmiyyətli bir 

hissəsi işsizliyin başlıca səbəbləri kimi yaş amilini və mövcud ixtisasın əmək bazarının müasir 

tələblərinə uyğun olmamasını vurğulamışdır. Belə ki, respondentlər arasında geniş yayılmış fikrə görə, 

yaşa görə diskriminasiya və peşə bacarıqlarının aktual tələblərə cavab verməməsi əmək bazarında 

mövcud olan məşğulluq problemlərinin əsas səbəblərindən biridir. Bu, xüsusilə rəqəmsal 

texnologiyaların və yeni iş metodlarının tətbiq olunduğu sahələrdə özünü daha qabarıq göstərir. 

Ölkədə məşğulluğun təmin оlunması ilə bağlı siyasətin həyata keçirilməsinə ciddi prоblem 

yaradan digər amil ölkədə gizli əmək bazarında və ya qeyri-fоrmal sektоrda çalışan işçilərin sayının 

yüksək həddə оlmasıdır. Belə halın mövcudluğu məşğulluq siyasətinin düzgün müəyyən оlunmasına 

ciddi əngəl yaratmaqla yanaşı, həmçinin insan hüquqlarının ciddi surətdə pоzulmasına gətirib çıхarır. 

Ölkənin əmək bazarında “kölgə” əmək bazarının mövcudluğu əmək hüquqlarının kütləvi pоzulmasına 

şərait yaradan əsas amillərdəndir. Hər hansı rəsmi və ya qeyri-rəsmi statistika оlmasa da, ehtimallara 

görə, rəsmi əmək münasibətlərinə girmədən əmək fəaliyyəti ilə məşğul оlanların sayı rəsmi əmək 

münasibətlərinə girərək fəaliyyət göstərən işçilərdən az deyildir [9, s. 178]. Yüzminlərlə insanın qeyri 

- rəsmi əmək münasibətində оlaraq əmək fəaliyyəti ilə məşğul оlması о deməkdir ki, bu insanlara 

münasibətdə əmək qanunvericiliyi tətbiq оlunmur. Belə işçilərin əmək fəaliyyəti həm dövlət, həm də 

həmkarlar ittifaqlarının nəzarətindən kənardadır.   

Eyni zamanda tədqiqatlar göstərir ki, dövlət tərəfindən həyata keçirilən peşə hazırlığı, 

ixtisasartırma və məşğulluq dəstəyi proqramlarında iştirak edən ortayaşlı vətəndaşlar arasında 

məşğulluq səviyyəsində nəzərəçarpan artım müşahidə olunur. Bu proqramlar iştirakçılara yeni peşə 

bilikləri və rəqəmsal bacarıqlar qazandırmaqla yanaşı, əmək bazarına inteqrasiyanı asanlaşdırır və iş 

yerlərinin əldə olunması imkanlarını artırır. Həmçinin, bu təlimlər işçilərin özünəinamının 

yüksəlməsinə və dəyişən əmək şəraitinə adaptasiya bacarıqlarının güclənməsinə də təsir göstərir. 

Bu amillərdən çıxan nəticə odur ki, ortayaşlıların əmək bazarında mövqeyinin möhkəmlən-

dirilməsi üçün davamlı peşə təhsili və ixtisasartırma tədbirlərinin genişləndirilməsi və onların rəqəmsal 

səriştələrinin artırılması xüsusi önəm daşıyır. Eyni zamanda yaşa görə diskriminasiyanın aradan 

qaldırılması və əmək bazarının ehtiyaclarına uyğun peşə hazırlığı proqramlarının səmərəliliyinin 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

121 

artırılması istiqamətində dövlət və qeyri-dövlət sektorları arasında əməkdaşlığın gücləndirilməsi 

vacibdir. 

Xüsusilə qeyd olunmalıdır ki, son illərdə Dövlət Məşğulluq Agentliyi tərəfindən həyata keçirilən 

fərdi məşğulluq proqramları, habelə “məşğulluq marafonu” kimi təşəbbüslər ortayaşlıların əmək 

bazarına təkrar inteqrasiyasına müsbət təsir göstərmişdir [12]. Bununla belə, sosioloji müşahidələr 

göstərir ki, ortayaşlılar arasında rəqəmsal bacarıqların məhdudluğu rəqəmsal platformalardan istifadədə 

çətinliklər yaradır. Eyni zamanda regionlarda təlim proqramlarına çıxış imkanlarının məhdudluğu və 

işəgötürənlər tərəfindən yaş əsaslı dolayı diskriminasiya hallarının mövcudluğu bu yaş qrupunun 

məşğulluq imkanlarını məhdudlaşdıran əsas maneələr kimi qalmaqdadır. 

Mövcud problemlərin aradan qaldırılması məqsədilə bir sıra istiqamətlər üzrə institusional 

tədbirlərin həyata keçirilməsi zəruridir. İlk növbədə peşə hazırlığı proqramlarında ortayaşlı şəxslərin 

öyrənmə xüsusiyyətlərini nəzərə alan uyğunlaşdırılmış modul təlim proqramlarının hazırlanması 

məqsədəuyğun hesab olunur. Eyni zamanda bu yaş qrupunun rəqəmsal bacarıqlarını inkişaf etdirmək 

üçün xüsusi olaraq intensiv rəqəmsal savadlılıq kurslarının təşkili vacibdir. Bundan əlavə, 

işəgötürənlərin ortayaşlı işçilərin məşğulluğuna marağını artırmaq məqsədilə yaş qrupuna əsaslanan 

stimullaşdırıcı vergi güzəştlərinin tətbiqi məqsədəuyğun və səmərəli bir yanaşma kimi çıxış edə bilər. 

Ortayaşlıların məşğulluğunun təmin edilməsi istiqamətində dövlət siyasəti və institusional 

mexanizmlərə əsaslanan kompleks yanaşmalar tətbiq olunmasına baxmayaraq, bu tədbirlərin real əmək 

bazarının çağırışlarına tam cavab verməsi və effektiv nəticələr verməsi üçün mövcud normativ-hüquqi 

bazanın və praktik icra alətlərinin mütəmadi şəkildə təhlil olunaraq təkmilləşdirilməsi vacib 

məsələlərdən biri kimi qalmaqdadır. Əmək bazarında yaşla bağlı struktur maneələr, kadr ehtiyaclarının 

sürətlə dəyişməsi və texnoloji yeniliklərin təsiri fonunda 40-65 yaş arası əhali qrupunun məşğulluğunu 

qoruyub saxlamaq və daha da genişləndirmək üçün institusional səviyyədə çevik, adaptiv və inklüziv 

yanaşmalara ehtiyac duyulur. 

Tədqiqatlar və mövcud sosioloji göstəricilər sübut edir ki, bu yaş kateqoriyasının əmək bazarına 

uğurla inteqrasiya olunması yalnız passiv sosial müdafiə tədbirləri ilə deyil, həm də proaktiv dəstək 

alətləri, xüsusilə əmək bazarına uyğunlaşdırılmış peşəkar yenidənhazırlıq, ixtisasartırma və bacarıq 

yönümlü təlim proqramları vasitəsilə mümkündür. Belə proqramlar ortayaşlıların dəyişən iqtisadi 

şəraitə adaptasiyasını asanlaşdırır, onların rəqabət qabiliyyətini artırır və əmək fəaliyyətində iştirak 

səviyyəsini yüksəldir. Eyni zamanda məqsədli sosial-iqtisadi dəstək mexanizmləri, o cümlədən 

subsidiya və stimullaşdırıcı vergi güzəştləri, işəgötürənlər üçün təşviqedici proqramlar və yaş fərqinə 

əsaslanan diskriminasiyanın qarşısını alan hüquqi mexanizmlər bu istiqamətdə həyata keçirilən 

tədbirlərin təsir dairəsini genişləndirir [8, s.79-80]. Bu cür kompleks yanaşma həm sosial ədalət 

prinsipinə əsaslanır, həm də əmək bazarının inklüzivliyini artırmaqla, ümumi milli inkişaf strategi-

yasına və dayanıqlı məşğulluq siyasətinin formalaşmasına mühüm töhfə verir. 

Azərbaycan Respublikasında həyata keçirilən məşğulluq siyasəti çərçivəsində ortayaşlı əhalinin 

(40-65 yaş arası) əmək bazarına səmərəli inteqrasiyası və onların iqtisadi fəallıq səviyyəsinin artırılması 

istiqamətində son illərdə bir sıra mühüm institusional və normativ addımlar atılmışdır. Xüsusilə 

“Məşğulluq haqqında” Qanun, “Ömürboyu təhsil üzrə Milli Kvalifikasiyalar Çərçivəsi”, habelə Dövlət 

Məşğulluq Agentliyinin fəaliyyəti bu yaş qrupunun əmək bazarında iştirakının təşviq olunmasına 

xidmət edən əsas mexanizmlər sırasındadır [5]. Eyni zamanda aktiv əmək bazarı proqramlarının icrası, 

peşə hazırlığı və ixtisasartırma tədbirlərinin genişləndirilməsi, özünüməşğulluq təşəbbüslərinin 

dəstəklənməsi və yaşa görə bərabər imkanların yaradılması istiqamətində də nəzərəçarpacaq 

irəliləyişlər müşahidə olunmaqdadır. 

Bununla belə, həyata keçirilən tədbirlər və qəbul olunmuş strateji sənədlər bu yaş qrupunun əmək 

bazarında real vəziyyətini tam şəkildə dəyişmək üçün yetərli olmamışdır. Mövcud institusional və 

normativ baza müəyyən əsaslar yaratsa da, onların praktiki tətbiqi zamanı bir sıra sistemli çətinliklər 

ortaya çıxır. Bu çətinliklərə uyğun iş yerlərinin azlığı, işəgötürənlər tərəfindən yaşla bağlı stereotiplərin 

davam etməsi, peşəkar yenidənhazırlıq proqramlarının məhdud əlçatanlığı və fərdi ehtiyaclara 

uyğunlaşdırılmaması kimi amillər daxildir. Eyni zamanda regionlarda yaşayan ortayaşlı əhali üçün bu 

xidmətlərə çıxış imkanlarının qeyri-bərabər olması da aktual problemlərdən biridir. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

122 

Beləliklə, ortayaşlıların əmək bazarına inteqrasiyası istiqamətində aparılan dövlət siyasəti və 

institusional yanaşmaların daha effektiv nəticə verməsi üçün yalnız mövcud hüquqi-normativ çərçivə 

ilə kifayətlənməyərək, eyni zamanda icra mexanizmlərinin çevikləşdirilməsi, hədəfli proqramların 

gücləndirilməsi və sosial-iqtisadi şəraitə uyğunlaşdırılması tələb olunur. 

 

Nəticə 

Aparılmış sosioloji araşdırmalar və mövcud institusional təcrübə göstərir ki, ortayaşlı şəxslər 

əmək bazarına inteqrasiya prosesində bir sıra sistemli maneələrlə üzləşirlər. Ən önəmli çətinliklərdən 

biri onların mövcud peşə ixtisaslarının əmək bazarının dəyişən tələblərinə uyğun gəlməməsidir. Bundan 

əlavə, yeni texnologiyalara uyğunlaşma prosesində yaşanan çətinliklər və rəqəmsal savadlılıq 

səviyyəsinin aşağı olması da bu yaş qrupunun məşğulluq imkanlarını məhdudlaşdıran amillər 

sırasındadır. İşəgötürənlər tərəfindən yaşa əsaslanan dolayı diskriminasiya hallarının mövcudluğu, 

regionlarda məşğulluq imkanlarının qeyri-bərabər paylanması və təlim proqramlarına çıxış 

imkanlarının məhdudluğu da mühüm problemlər kimi çıxış edir. Eyni zamanda əmək bazarı haqqında 

dolğun və əlçatan informasiya, eləcə də peşəkar məsləhət xidmətlərinin yetərsizliyi ortayaşlıların 

səmərəli məşğulluğuna maneə yaradan əsas institusional çatışmazlıqlardan hesab olunur. Bütün bu 

hallar ortayaşlıların işsizlik müddətinin uzanmasına, sosial statuslarının zəifləməsinə və psixoloji 

baxımdan özlərinə inamın azalmasına səbəb olur. Bu isə təkcə fərdlərin deyil, ümumilikdə cəmiyyətin 

iqtisadi və sosial inkişafına da mənfi təsir göstərir. 

Ölkəmizdə bu gün məşğulluq xidmətinin qarşısında böyük vəzifələr durur. Bu onunla əlaqədardır 

ki, bu gün məşğulluqun qarantı qismində təkcə dövlət, bələdiyyələr və ictimai təşkilatlar deyil, həm də 

iqtisadiyyatın özəl sektoru (xarici firmaların iştirakı olmadan qarışıq və onların iştirakı ilə fəaliyyət 

göstərən xarici mülkiyyət də daxil olmaqla) çıxış edir və hər bir şəxs üçün sahibkarlıqla məşğul olmaq 

üçün şərait vardır. Bütün bunlar insanın əmək davranışını dəyişdirir. Təsərrüfatçılığın yeni şəraitində 

işə düzəlmə hər bir kəsin şəxsi işinə çevrilmişdir. Dövlət isə bu məsələlərin həllində ona yalnız yardım 

edir. Bundan əlavə, işə düzəlmə işsizlik şəraitində baş verir ki, bu da məşğulluq problemini həll etməyi 

çətinləşdirir [9, s. 174]. 

Əhalinin məşğulluğunun təmin olunması üçün əsas istiqamətlərdən biri də dövlətin iqtisadiyyatı 

stimullaşdırmaq üçün fəaliyyətidir ki, bu da istehlak və investisiya xarakterli mallara olan tələbatı 

artırmalıdır. Məhz bu əsasda o, dövlət və bələdiyyə mülkiyyətində olan müəssisələrdə yeni iş yerləri 

aça, iqtisadiyyatın özəl sektorunu stimullaşdıra bilər. Lakin bütünlükdə bu cür fəaliyyət qısa bir müddət 

ərzində təkmilləşməyə ehtiyac duyur. 

Lakin onu da etiraf etmək lazımdır ki, iri dövlət və özəl müəssisələrin gücü ilə işsizlik problemini, 

çətin ki, həll etmək mümkün olsun. İnkişaf etmiş ölkələrdə məşğul əhalinin əsas hissəsi kiçik və orta 

biznesdə toplaşmışdır. Məhz bu sahənin sənətkarlıq və fərdi əmək fəaliyyəti ilə yanaşı inkişafı 

məşğulluğun artırılması və işsizliyin aradan qaldırılması problemini həll edə bilər. Lakin bu sahədə 

çoxlu problemlər mövcuddur; hələ bu gün də fərdi bizneslə məşğul olmaq istəyənlər bu və ya digər 

problemlərlə qarşılaşırlar. Bunların aradan qaldırlması dövlətin ümdə vəzifəsidir. 

Bu kontekstdə ortayaşlıların məşğulluq imkanlarının genişləndirilməsi və əmək bazarına uğurlu 

inteqrasiyası məqsədilə aşağıdakı institusional və praktiki tədbirlərin həyata keçirilməsi məqsədəuyğun 

hesab olunur: 

- Ortayaşlı şəxslər üçün təşkil olunan ixtisasartırma və peşə yönümlü təlim proqramları onların 

yaş xüsusiyyətlərinə uyğunlaşdırılmalı, regionlarda isə bu proqramların əlçatan və davamlı təşkili təmin 

edilməlidir [5]. 

- Rəqəmsal savadlılıq sahəsində intensiv və qısamüddətli təlim proqramlarının miqyası 

genişləndirilməli, bu yaş qrupunun müasir texnologiyalara adaptasiyasını sürətləndirmək məqsədilə 

onlayn və hibrid təlim modellərinin tətbiqi təşviq edilməlidir [6]. 

- Dövlət Məşğulluq Agentliyi tərəfindən ortayaşlı şəxslər üçün fərdi məşğulluq planlarının 

hazırlanması praktikası genişləndirilməli, bu yanaşma onların fərdi potensialına əsaslanan peşə 

yönləndirilməsini təmin etməlidir. 

- Karyera məsləhətçiləri tərəfindən ortayaşlılara psixoloji və peşə yönümlü fərdi dəstəyin 

göstərilməsi təmin olunmalı, uzunmüddətli işsizlik yaşayan şəxslər üçün xüsusi mentorluq və psixoloji 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

123 

yardım proqramları həyata keçirilməlidir. 

- Əmək Məcəlləsində yaşa görə dolayı diskriminasiyaya qarşı daha konkret hüquqi normalar 

təsbit olunmalı və bu normaların tətbiq mexanizmləri gücləndirilməlidir. 

- İşəgötürənlər arasında yaş müxtəlifliyinin əmək məhsuldarlığına və təşkilati dayanıqlığa verdiyi 

töhfələr barədə maarifləndirmə kampaniyaları aparılmalı və bu sahədə təşviqedici mexanizmlər tətbiq 

olunmalıdır [1]. 

- Ortayaşlı işçilərin işə qəbulunu təşviq etmək məqsədilə müəssisələrə vergi güzəştləri və digər 

stimullaşdırıcı subsidiyalar tətbiq olunmalıdır. 

- Bölgələrdə fəaliyyət göstərən məşğulluq mərkəzləri və peşə təhsili müəssisələrinin maddi - 

texniki infrastrukturu və insan resursları imkanları gücləndirilməlidir. 

- Regionlar üzrə əmək bazarının ehtiyaclarını əks etdirən analitik məlumat bazaları 

formalaşdırılmalı və bu məlumatlar əsasında məqsədyönlü təlim proqramları təşkil edilməlidir. 

- Ortayaşlıların sahibkarlıq fəaliyyətinə təşviqi məqsədilə biznes planlaşdırılması, maliyyə 

savadlılığı və mikrokreditlər üzrə dəstək proqramlarının əhatə dairəsi genişləndirilməlidir. 

- Ortayaşlıların məşğulluq vəziyyəti üzrə daimi monitorinq aparılmalı, onların əmək bazarına 

çıxış imkanları barədə statistik məlumatların sistemli şəkildə toplanması təmin edilməlidir. 

Ortayaşlıların məşğulluğunun dəstəklənməsi təkcə sosial ədalətin təmin olunması və bərabər 

imkanların yaradılması baxımından deyil, eyni zamanda ölkənin iqtisadi inkişafının dayanıqlılığı, insan 

kapitalının səmərəli istifadəsi və demoqrafik tarazlığın qorunması baxımından da strateji əhəmiyyət 

kəsb edir. Müasir dövrdə əmək bazarında baş verən sürətli dəyişikliklər və yaşlanan əhali strukturu 

fonunda bu yaş qrupunun əmək fəaliyyətinə cəlb olunması yalnız sosial siyasətin deyil, həm də iqtisadi 

inkişafın mühüm istiqamətlərindən biri kimi qiymətləndirilməlidir. Bu kontekstdə dövlət siyasətinin 

institusional yanaşmalarla effektiv şəkildə uzlaşdırılması, idarəetmədə koordinasiyanın gücləndirilməsi 

və resursların məqsədyönlü istifadəsi ortayaşlıların peşə potensialının və iş təcrübəsinin səmərəli 

şəkildə reallaşmasına şərait yaradır. Əmək bazarına yönəlik çevik və adaptiv mexanizmlərlə müşayiət 

olunan dövlət proqramları bu yaş qrupunun rəqabətədavamlılığını artırmaqla yanaşı, onların iqtisadi və 

sosial həyatda fəal iştirakını təşviq edir. Davamlı və inklüziv məşğulluq siyasəti, yəni dəyişən iqtisadi 

və sosial şəraitə uyğunlaşa bilən, fərdlərin bacarıq və ehtiyaclarını nəzərə alan yanaşma cəmiyyətin 

bütövlükdə inkişafını şərtləndirən əsas amillərdən biri kimi çıxış edir. Belə siyasət həm fərdi səviyyədə 

sosial inteqrasiyanı gücləndirir, həm də makroiqtisadi səviyyədə işçi qüvvəsinin optimal istifadəsinə və 

sosial sabitliyin təmininə xidmət edir. Nəticə etibarilə, ortayaşlıların əmək bazarına effektiv cəlb 

olunması və onların potensialından tam istifadə olunması, uzunmüddətli perspektivdə ölkənin sosial-

iqtisadi inkişaf modelinin dayanıqlığını təmin edən mühüm faktorlardan birinə çevrilir. 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat  

1. Azərbaycan Respublikasının Əmək Məcəlləsi. 01 fevral 1999-cu il, № 618-IQ. 

2. Azərbaycan 2020: Gələcəyə Baxış İnkişaf Konsepsiyası. Azərbaycan Respublikası 

Prezidentinin Fərmanı. 29 dekabr 2012-ci il, № 800. 

3. Azərbaycan Respublikasında dayanıqlı inkişaf məqsədlərinə nail olunması üzrə Milli 

Əlaqələndirmə Şurasının yaradılması haqqında Azərbaycan Respublikası Prezidentinin Sərəncamı. 06 

oktyabr 2016-cı il, № 1050. 

4. Azərbaycan Respublikasında sosial müdafiə sisteminin təkmilləşdirilməsi ilə bağlı bəzi 

tədbirlər haqqında Azərbaycan Respublikası Prezidentinin Fərmanı. 20 iyun 2011-ci il, № 469. 

5. Azərbaycan Respublikasının ömürboyu təhsil üzrə Milli Kvalifikasiyalar Çərçivəsinin təsdiq 

edilməsi barədə Azərbaycan Respublikası Nazirlər Kabinetinin Qərarı. 18 iyul 2018-ci il, № 311. 

6. Azərbaycan Respublikasında Rəqəmsal İnkişaf Konsepsiyasının təsdiq edilməsi haqqında 

Azərbaycan Respublikası Prezidentinin Sərəncamı № 3375. Bakı. Azərbaycan qəzeti, 28 aprel 2022. 

Əhalinin sosial müdafiəsi haqqında Azərbaycan Respublikasının Qanunu. 19 dekabr 1991-ci il, № 187. 

7. Əmək pensiyaları haqqında Azərbaycan Respublikasının Qanunu. 07 fevral 2006-cı il, № 

54-IIIQ. 

8. Əliyeva Ş.T. Kiçik və orta biznesin inkişafı və məşğulluq problemləri. Bakı: Elm, 2005, 288 

s. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

124 

9. Həsənov R.M. Sosial siyasət: Ali məktəblər üçün dərslik. Bakı: Avropa, 2016, 310 s. 

10. Məşğulluq haqqında Azərbaycan Respublikasının Qanunu. 29 iyun 2018-ci il, № 1171-VQ. 

11. https://www.stat.gov.az/source/labour/ 

12. https://dma.gov.az/storage/m-k-bazar-blleteni-1.pdf 

 

Rəyçi:f.f.d.,dos. Zeynəddin Şabanov 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

https://www.stat.gov.az/source/labour/
https://dma.gov.az/storage/m-k-bazar-blleteni-1.pdf


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

125 

 

SİYASİ ELMLƏR: NƏZƏRİYYƏ VƏ REALLIQLAR 

 

УДК 2-67:316.6(575.3) 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).0125 

 

РАДИКАЛЬНЫЕ НАРРАТИВЫ БЕЗ ГРАНИЦ: ЭКСТРЕМИСТСКАЯ ОНЛАЙН-

ПРОПАГАНДА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ И ТАДЖИКСКАЯ СПЕЦИФИКА 

 

Рустам Азизи  
кандидат философских наук, докторант Института философии, политологии и права 

НАНТ, Директор по исследованиям ОО «Тахлил», Таджикистан, Душанбе 

rustamazizi1986@gmail.com 

https://orcid.org 0009–0003–8178–5902 
 

Резюме. В статье анализируются структура и распространение радикальных онлайн-
нарративов в Центральной Азии, с акцентом на случай Таджикистана. Рассматриваются 
идеологические мотивы, используемые экстремистскими акторами в региональном цифровом 
пространстве, а также коммуникационные платформы, через которые эти нарративы 
циркулируются. Основываясь на эмпирических данных за период 2015–2025 гг., исследование 
выявляет общие дискурсивные паттерны: призывы к религиозной «чистоте», отрицание 
светской власти, риторику жертвенности и конспирологическое мышление – с акцентом на 
политический контекст Таджикистана и других стран региона. Критически осмысливается роль 
социальных сетей (Facebook, Одноклассники, ВКонтакте, Instagram, YouTube) и зашифрован-
ных мессенджеров (Telegram, WhatsApp) в процессах радикализации и формировании 
гибридной медиаэкосистемы. Анализируется специфика таджикского социополитического 
контекста и проводится сопоставление с соседними государствами. В заключение оценивается 
эффективность действующих практик противодействия экстремизму, подчёркивается необхо-
димость комплексного подхода, объединяющего меры безопасности, медиаграмотность и 
продвижение авторитетных контрнарративов. 

Ключевые слова: радикальные нарративы, онлайн-экстремизм, Центральная Азия, 
Таджикистан, медиаэкосистема, светское управление, теории заговора, радикализация, 
контрнарративы, медиаграмотность  

 

SƏRHƏDSİZ RADİKAL NARRATİVLƏR: MƏRKƏZİ ASİYADA EKSTREMİST 

ONLAYN-TƏBLİĞAT VƏ TACİKİSTAN XÜSUSİYYƏTİ 
 

Rüstəm Əzizi 

 
Xülasə. Məqalədə Mərkəzi Asiyada, xüsusilə Tacikistan nümunəsində radikal onlayn 

narrativlərin strukturu və yayılması təhlil olunur. Regionun rəqəmsal məkanında ekstremist aktorlar 
tərəfindən istifadə olunan ideoloji motivlər və bu narrativlərin dövriyyəyə buraxıldığı kommunikasiya 
platformaları araşdırılır. 2015–2025-ci illəri əhatə edən empirik məlumatlara əsasən, araşdırmada 
ümumi diskursiv nümunələr – dini “saflıq” çağırışları, dünyəvi hakimiyyətin inkarı, qurbanlıq ritorikası 
və konspirativ düşüncə tərzi – müəyyən edilir və bu nümunələrin Tacikistanda və regionun digər 
ölkələrindəki yerli xüsusiyyətlərinə diqqət yetirilir. 

Sosial şəbəkələrin (Facebook, Odnoklassniki, VKontakte, Instagram, YouTube) və şifrələnmiş 
messencerlərin (Telegram, WhatsApp) radikallaşma proseslərində və hibrid mediaekosistemin 
formalaşmasındakı rolu tənqidi şəkildə dəyərləndirilir. Eyni zamanda Tacikistanın sosial-siyasi 
kontekstinin özəllikləri təhlil olunur və onun radikal onlayn mənzərəsi qonşu dövlətlərlə müqayisə 
edilir. 

mailto:rustamazizi1986@gmail.com
https://orcid.org/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

126 

Nəticə olaraq, mövcud ekstremizmlə mübarizə təcrübələrinin effektivliyi qiymətləndirilir, 
təhlükəsizlik tədbirləri, mediaya savadlılıq, ictimaiyyətin iştirakı və nüfuzlu əks-narrativlərin təşviqini 
birləşdirən kompleks yanaşmanın vacibliyi vurğulanır. 

Açar sözlər: radikal narrativlər, onlayn ekstremizm, Mərkəzi Asiya, Tacikistan, mediaekosistem, 
dünyəvi idarəetmə, konspirasiya nəzəriyyələri, radikallaşma, əks-narrativlər, mediada savadlılıq 

 

RADICAL NARRATIVES WITHOUT BORDERS: EXTREMIST ONLINE 

PROPAGANDA IN CENTRAL ASIA AND TAJIK SPECIFICS 

 

Rustam Azizi 

 
Abstract. This article analyzes the structure and transmission of radical online narratives in 

Central Asia with an emphasis on the case of Tajikistan. It explores ideological motifs employed by 
extremist actors in the regional digital space and the communication platforms through which such 
narratives circulate. Drawing on a decade of empirical research (2015–2025), the study identifies 
common discursive patterns—calls for religious “purity,” rejection of secular governance, victimization 
rhetoric, and conspiratorial thinking—while also tracing localized features in Tajikistan and other 
countries of the region. The role of social networks (Facebook, Odnoklassniki, VKontakte, Instagram, 
YouTube) and encrypted messengers (Telegram, WhatsApp) has been critically examined in the 
context of radicalization dynamics and the hybrid media ecosystem. The article also contextualizes 
Tajikistan’s unique socio-political setting and compares its digital extremist landscape to those of 
neighboring states. The concluding section assesses existing counter-extremism practices, stressing the 
need for multidimensional strategies that integrate security enforcement with media literacy, public 
engagement, and the promotion of credible counter-narratives. 

Keywords: radical narratives, online extremism, Central Asia, Tajikistan, media ecosystem, 
secular governance, conspiracy theories, radicalization, counter-narratives, media literacy 

 

Введение  
В последние годы экстремистские группировки активнее используют интернет и 

социальные сети как инструменты радикальной пропаганды в Центральной Азии. Региональные 
особенности – от исторического контекста и языковой среды до уровня цифрового доступа – 
напрямую влияют на характер и формы этих нарративов. Несмотря на локальные различия, 
повестка радикальных идеологов по всему региону остаётся во многом унифицированной: 
апелляция к религиозной идентичности, эксплуатация социальных травм, нетерпимость к 
другим и призывы к насилию. 

Это явление несёт серьёзные риски для общественной безопасности, особенно если 
учитывать, что под влиянием подобных нарративов тысячи жителей региона присоединились к 
террористическим организациям на Ближнем Востоке. Интернет-пропаганда радикалов сыграла 
ключевую роль в этом процессе, значительно усилив поток иностранных боевиков. После краха 
«халифата» проблема вернувшихся сторонников ИГ трансформировалась в новую угрозу: 
радикализованные индивиды стали представлять опасность уже в пределах собственных стран. 
Показательным стал случай в июле 2018 года, когда в Таджикистане произошёл первый теракт, 
к которому публично признала свою причастность ИГ. Тогда местная террористическая ячейка 
атаковала иностранных туристов – акт, вдохновлённый интернет-нарративами экстремистов [3]. 
Подобные акты актуализируют изучение деструктивного потенциала радикальной пропаганды 
в информационном пространстве, которая способна мобилизовать отдельных лиц к насилию 
даже вне зон конфликта, нарушая границы и подрывая основы безопасности. 

Данная статья посвящена анализу радикальной онлайн-пропаганды в странах Централь-
ной Азии, с акцентом на ее нарративную структуру и каналы распространения. Особое вни-
мание уделяется таджикистанскому сегменту интернета, с его уникальными характеристиками 
и локальными контекстами. Актуальность темы определяется нарастанием угроз информа-
ционного характера, исходящих от экстремистских структур, использующих цифровые медиа 
для продвижения своего контента. Нами рассматриваются ключевые понятия – такие как 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

127 

«нарратив» и «экстремистская пропаганда», – а также методология исследования, включая 
критический дискурс-анализ и элементы сетевого анализа. Эмпирической базой послужили 
исследования с участием автора [2] [5], а также включённое наблюдение и анализ контента в 
таджикском онлайн-пространстве, что позволяет опираться не только на теоретическую, но и на 
практическую основу. 

 

Нарративы радикальной пропаганды 
Нарративом принято называть связное повествование, совокупность идей и образов, через 

которые до аудитории доносится определенная интерпретация событий и убеждений. В 
контексте экстремистской пропаганды нарративы представляют собой упрощенные, эмоцио-
нально насыщенные истории, призванные объяснить целевой аудитории ее место в мире и 
подтолкнуть к определенным выводам и действиям. Как отмечается в материалах ОБСЕ, под 
нарративами насильственного экстремизма понимаются истории и тезисы террористических 
групп, используемые для привлечения и вербовки сторонников [4]. Эти нарративы апеллируют 
к идентичности, ценностям и эмоциям людей, формируя у них ощущение причастности к некой 
глобальной борьбе. Они апеллируют к идентичности и эмоциям, деля мир на «своих» и 
«чужих», внушая чувство жертвы и предлагая роль защитника веры и общины. 

Для анализа радикальных нарративов исследователи применяют междисциплинарный 
подход, сочетая элементы дискурс-анализа, семиотики, психологии и теории коммуникаций. 
Одним из важных методологических ориентиров является разграничение метанарративов 
(глобальных идеологических мифов) и локальных сюжетов. Например, в пропаганде 
джихадистов метанарративом служит идея всемирной войны ислама против «крестоносцев» и 
восстановления справедливого халифата, а локальные нарративы адаптируются под реалии 
конкретного региона или аудитории [5, 5]. В пространстве Центральной Азии, радикальные 
группы заимствуют риторику глобального джихадистского дискурса («всемирный заговор 
против ислама», «борьба с тагутом» и т.п.), адаптируя её под местные реалии — критику 
властей, исторические образы, межэтнические темы. Их нарративы эмоциональны, визуально 
насыщенны и оперируют простыми, запоминающимися лозунгами, создавая искажённую 
картину мира с ясно обозначенным врагом и единственно допустимым — радикальным — 
решением. 

Онлайн-среда накладывает свои особенности на методологию исследования. Важную роль 
играют методы контент-анализа социальных сетей, сбор больших данных (постов, ком-
ментариев) и их автоматическая обработка для выявления ключевых тем и тональности. Нап-
ример, в межстрановом исследовании Интернюс (2020–2021 гг.) применялся автомати-
зированный анализ контента экстремистских страниц в соцсетях, дополненный экспертной 
квалификацией нарративов [5, 10]. Также используются включенное наблюдение в закрытых 
группах мессенджеров, экспертные интервью и опросы целевой аудитории, позволяющие 
понять, какие ценности и мотивы преобладают у молодежи, попадающей под влияние 
радикалов. Такой комплексный подход помогает установить связь между идеологическими 
посланиями и откликом аудитории, а также учесть медиасреду, через которую эти послания 
транслируются. 

Важно отметить, что радикальная пропаганда онлайн – это не хаотичный поток сооб-
щений, а целенаправленная коммуникативная кампания. Пропагандисты тщательно сегмен-
тируют аудиторию и подбирают каналы: отдельно обращаются к молодежи, к женщинам, к 
соотечественникам-мигрантам, к религиозным активистам и т.д. Каждая такая подгруппа 
получает адаптированный нарратив, учитывающий ее ценности и болевые точки, – будь то 
чувство несправедливости, поиски смысла, религиозное рвение или протестные настроения. 
Современные экстремистские движения хорошо освоили инструменты массовых 
коммуникаций и поведенческого таргетинга. Они присутствуют сразу на множестве платформ, 
дублируя свой контент, чтобы охватить максимум пользователей. При этом взаимодействие с 
аудиторией носит интерактивный характер: в комментариях и чатах ведутся дискуссии, 
модераторы отсекают несогласных и подогревают интерес единомышленников, создавая 
эффект широкой поддержки своих идей [5, 10]. Радикальная онлайн-пропаганда функционирует 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

128 

как элемент широкой медиаэкосистемы, где переплетены официальные СМИ, блоги, соцсети и 
мессенджеры. Экстремистские нарративы свободно циркулируют между открытыми и 
закрытыми каналами, размывая границы радикального влияния. 

Анализ показывает, что послания различных экстремистских групп в онлайн-пространстве 
Центральной Азии имеют ряд общих идеологических мотивов. Практически все они пропа-
гандируют: 

«Чистоту» веры и возврат к «истинному Исламу» – неприятие любых реформ или 
местных религиозных традиций, призыв следовать «правильным» догматам и обрядам. Обыч-
ных верующих убеждают, что вокруг укоренилась искаженная, «неполноценная» религиоз-
ность, и только присоединившись к радикалам можно спасти свою веру. Например, в тад-
жикском сегменте Facebook проповедники-салафиты зачастую критикуют местных 
религиозных деятелей, обвиняя их в отступлении от истинного ислама и требуя строго 
соблюдать «чистые» обряды без народных элементов. 

Взаимопомощь и солидарность единоверцев – формирование чувств «уммы» (единого 
сообщества мусульман). Радикальные обращения последовательно культивируют у целевой 
аудитории образ угнетенного сообщества, членов которого необходимо защищать друг друга. 
Часто звучит тезис о том, что мусульмане – жертвы притеснений, которым никто не поможет, 
кроме них самих. Одновременно внушается идея о высокой миссии – защищая единоверцев, 
сторонник экстремистов становится героем-мучеником в глазах Аллаха. В Таджикистане этот 
мотив проявился, например, в призывах радикальных агитаторов «защитить своих соотечест-
венников за рубежом» – под предлогом того, что таджикские мусульмане в других странах (в 
том числе трудовые мигранты в России) якобы подвергаются издевательствам неверных. 
Подобные заявления направлены на разжигание у аудитории чувства гнева и сострадания, 
побуждая ее к радикальным действиям «в отместку за братьев». 

Борьбу с «неверными» и «отступниками» – прямая агитация против тех, кого 
экстремисты объявляют врагами ислама. Враги изображаются разнопланово: это и светские 
власти мусульманских стран (которых клеймят «тагутами» – узурпаторами божественной 
власти), и представители иных религий (особенно иудеи и христиане, в духе антисемитских 
теорий заговора), и даже «неправильные» мусульмане (например, приверженцы шиитского 
ислама или суфизма, обвиняемые в ереси). В Казахстане, по данным мониторинга, одними из 
самых популярных являются призывы сторониться «неверных» и демонизировать символы 
чужой религиозной и светской жизни. К примеру, экстремисты в казахском сегменте сети 
предупреждали своих читателей не праздновать «праздники врагов Аллаха», называя грехом 
даже поздравление неверных с их праздниками [5, 26]. В Таджикистане мишенью радикалов 
часто становились последователи шиитского ислама: отмечено появление в 2015 году всплеска 
агрессивных постов салафитов с призывами к расправе над шиитами, что спровоцировало 
острые конфликты в комментариях. Такой такфиристский нарратив (обвинение других 
мусульман в неверии) раскалывает умму и служит оправданием насилия против «отступников». 

Отвержение светской государственной власти – практически все радикальные группы 
ставят под сомнение легитимность существующих государственных институтов, заявляя, что 
власть принадлежит «неверным режимам». В пропаганде звучат призывы не подчиняться 
человеческим законам и бойкотировать демократические процедуры. Например, в Кыргызстане 
экстремистские аккаунты агитировали игнорировать выборы и выступать против институтов 
гражданского общества, утверждая, что они навязаны Западом [5, 10]. В Таджикистане 
выявлены случаи, когда в соцсетях депутатов парламента оскорбительно называли «стадом 
баранов, возомнивших себя законодателями» и призывали правоверных мусульман восстать 
против «безбожной» светской власти. Очевидная цель таких нарративов – подорвать доверие 
населения к государству, представить законы противоречащими исламу, чтобы обосновать 
необходимость их свержения. 

Стремление к созданию «исламского государства» (халифата) – один из центральных 
лозунгов современного экстремизма. Он предполагает объединение всех мусульман под 
властью строгого шариата и восстановление некой «золотой эпохи» ислама. В Средней Азии 
идея халифата продвигалась, в частности, организацией «Хизб ут-Тахрир аль Ислами» 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

129 

(запрещена во всех странах региона) и позднее пропагандистами ИГ. В онлайн-агитации это 
выражалось в романтизации жизни по законам шариата, как альтернативы «бездуховному» 
светскому обществу. Например, члены «Хизб ут-Тахрир аль Ислами» на таджикских форумах 
открыто распространяли свои воззвания о воссоздании халифата, отвергая национальные 
государственные символы и границы [7]. Этот нарратив утопичен – рисуется образ идеального 
справедливого общества, который контрастирует с реальными проблемами (коррупция, 
бедность) и потому привлекателен для части молодежи. В период расцвета «Исламского 
государства» в Сирии (2014–2015гг.) агитаторы ИГ умело эксплуатировали эту утопию: 
распространяли в таджикском сегменте сети материалы о «праведной жизни» в ИГ, призывали 
совершить хиджру (переселение) в земли халифата [5, 40]. В Узбекистане радикальные 
месседжи нередко прямо побуждали к эмиграции на религиозной почве – уехать из 
«неисламской» среды в места, где устанавливаются законы шариата [5, 10]. 

Антизападничество и теория заговора – практически во всех экстремистских нар-
ративах региона прослеживается неприятие «разлагающего влияния» Запада, либеральных 
ценностей, эмансипации и секуляризма. Это сопровождается конспирологическими объяс-
нениями проблем мусульманского мира: во всем виноваты тайные заговорщики – «сионисты», 
США, масоны, международные организации. Подобные теории глобального заговора призваны 
объяснить аудитории ее бедственное положение и указать врага, против которого нужно 
объединиться [5, 10]. Так, в казахстанском сегменте сети экстремисты распространяли ложные 
утверждения о том, что вакцинация от COVID-19 – это заговор Билла Гейтса с целью 
уничтожить мусульман или сделать их бесплодными, что «Западные миллиардеры» специально 
распространили вирус [5, 26]. Такие вбросы сочетают псевдорелигиозную риторику с 
популярными конспирологическими мифами, чтобы усилить недоверие к официальной 
информации и направить гнев аудитории против обозначенных «кукловодов».  

Помимо перечисленных доминирующих тем, экстремистская пропаганда адаптируется к 
конкретному контексту каждой страны Центральной Азии. Как показало исследование 2021 
года, радикальные авторы увязывают свои сообщения с наиболее болезненными или 
актуальными проблемами общества: в Казахстане они разжигают межэтническую рознь, в 
Кыргызстане – недоверие к демократическим институтам, в Узбекистане – критику 
традиционного семейного уклада и поиск оправданий прошлым поражениям подпольных 
исламистов. В Таджикистане же одним из мотивов стало акцентирование страданий таджиков-
мусульман за границей (например, трудовых мигрантов) и призывы встать на их защиту [5, 10]. 
Таким образом, базовые нарративы (джихад против врагов, построение халифата и пр.) 
наполняются локальным содержанием. Радикальные агитаторы стараются представить свою 
идеологию не отвлеченно, а как прямой ответ на насущные проблемы аудитории – будь то 
социальная несправедливость, упадок нравов или утрата национальной самобытности. 

Для иллюстрации можно привести конкретный кейс из таджикского сегмента Facebook. 
Закрытая группа религиозно-политического толка, действовавшая в 2020–2021 гг., регулярно 
публиковала посты с резкой критикой любых «неисламских» религиозных практик и 
государственных праздников. Администраторы (большая часть которых, как выяснилось, 
находилась за пределами Таджикистана, в Европе) распространяли контент против светских 
основ республики и «чуждых исламу» традиций. В частности, в канун традиционного праздника 
Навруз (широко отмечаемого в Таджикистане) в группе появились посты, называющие Навруз 
«неисламским» и призывающие верующих игнорировать его. Анализ содержания этих 
сообщений показал, что радикалы атаковали не только Навруз: под раздачу попали и 
Международный женский день 8 Марта (клеймился как «праздник кафиров»), и другие светские 
даты, которые, по их утверждению «развращают молодежь». Один из постов группы гласил: 
«Если мужчина женится на четырех женщинах – это называют ущемлением, а если он 
вступает во внебрачную связь – это называют свободой. Ходить на дискотеки – это 
“свобода”», явно высмеивая современные ценности. Таким образом радикалы старались 
убедить читателей, что светские праздники и либеральные нормы – это навязанное 
«неверными» зло. Данный кейс наглядно демонстрирует как через нарративы ненависти к 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

130 

«чуждым» обычаям, они пытаются перекроить самоидентификацию молодежи, форматируя ее 
под свою идеологию. 

Каналы распространения и медиаэкосистема 
Распространение радикальных нарративов онлайн неразрывно связано с используемыми 

каналами коммуникации. В Центральной Азии за последние 15 лет произошел бурный рост 
числа интернет-пользователей и пользователей социальных сетей, что открыло экстремистским 
идеологам широкие возможности для дистанционного воздействия на аудиторию. Рассмотрим 
основные платформы и медиаканалы, задействованные в радикальной пропаганде, и их 
эволюцию. 

Социальные сети общего пользования. В первые годы массового подключения 
населения к интернету ( 2007–2012 гг.) ключевыми площадками в регионе были российские 
соцсети Одноклассники (Ok.ru) и ВКонтакте, а затем Facebook. В Таджикистане, например, 
Одноклассники стали первым популярным соцмедиa-сервисом; позже, на фоне политических 
событий и освещения «Арабской весны», активно вошел в обиход Facebook. К 2010–2011 гг. в 
таджикском сегменте FB сформировалось сообщество образованной молодежи и диаспоры, 
обсуждавшей общественно-политические темы. Радикальные проповедники не преминули 
воспользоваться новой аудиторией. Уже в те годы на Facebook действовали публичные 
страницы и группы, модерируемые сторонниками запрещенных исламистских организаций, где 
открыто публиковались агитационные материалы. Новички в интернете и не умеющие 
критически оценивать информацию, часто принимали экстремистские посты за чистую монету. 
Отчасти облегчало задачу радикалам отсутствие в тот период контрпропаганды со стороны 
официального духовенства: богословы и религиоведы Центральной Азии осознали опасность 
соцсетей не сразу и поначалу мало присутствовали в онлайн-пространстве. В результате такие 
платформы, как Facebook и Одноклассники, стали настоящим плацдармом для экстремистской 
агитации примерно с 2010-х годов [7]. 

По мере изменения ландшафта социальных медиа, менялось и распределение аудитории 
между платформами. Согласно межстрановому исследованию 2021 г., наиболее популярные 
соцсети среди молодежи разнятся: в Казахстане и Киргизстане лидирует Instagram (им 
регулярно пользуются 83% и 38% молодых респондентов), в Таджикистане эта доля была лишь 
18% (молодежь там до недавнего времени больше сидела в Facebook и на сайте 
Одноклассников). В Узбекистане вовсе преобладает Telegram, как платформа для получения 
информации (95% опрошенной молодежи используют Telegram-каналы) [5, 11]. Эти различия 
обусловлены страновыми реалиями. В Узбекистане после либерализации интернета – Telegram 
стал ключевой площадкой, благодаря удобству и отсутствию жесткой цензуры. В Казахстане и 
Кыргызстане население массово увлечено визуальным контентом Instagram, где русскоязычный 
Facebook также сохраняет влияние. В Таджикистане же вплоть до конца 2010-х годов сильны 
позиции российских соцсетей: по состоянию на 2020 г. ~56% таджикских пользователей 
соцсетей выбирали Facebook и ~37% Одноклассники. Однако тенденции быстро меняются – уже 
в 2021 г. исследователи зафиксировали резкий рост экстремистского контента в таджикском 
сегменте Instagram. Молодежная аудитория мигрировала в Instagram, и пропагандисты 
последовали за ней.  

Мессенджеры и закрытые группы. С середины 2010-х распространение радикальной 
идеологии активно смещается в более закрытые каналы – групповые чаты и каналы 
мессенджеров (Telegram, WhatsApp, IMO и др.). Это связано с ужесточением модерации в 
открытых соцсетях и желанием экстремистов уйти от контроля спецслужб. Telegram, ставший 
популярным по всему миру, предлагает удобный формат анонимных каналов и групп. В 
Центральной Азии его аудитория стремительно выросла: по оценкам, к 2021 г. до 82% молодежи 
Узбекистана пользовались Telegram ежедневно [5, 55]. В Таджикистане Telegram тоже набирает 
популярность, однако специфичной чертой является использование приложения IMO – 
простого мессенджера для видеозвонков, крайне популярного среди трудовых мигрантов. 
Многие таджикские пользователи, особенно находящиеся в России мигранты, объединяются в 
группы в IMO, где также может вестись агитация. Закрытость мессенджеров создает проблему 
для исследователей: чтобы мониторить экстремистский контент, нужно знать конкретные 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

131 

группы и получить в них приглашение. Тем не менее, имеются свидетельства, что радикальные 
вербовщики широко используют эти каналы. Например, известны случаи вербовки через 
прямые переписки в WhatsApp или Telegram, когда новичку последовательно высылают 
материалы, обрабатывают его вопросы и склоняют к поездке в зону «джихада». 

Интересно отметить, что на фоне пандемии COVID-19 2020 г., когда миллионы людей 
перешли на удаленное общение, активность радикалов в мессенджерах возросла. Telegram 
официально объявил о резком росте аудитории до 700 млн пользователей, и экстремистские 
группы воспользовались этим притоком. Учитывая политику конфиденциальности Telegram 
(сквозное шифрование, отказ выдавать данные), данная платформа стала едва ли не главным 
убежищем для распространителей запрещенного контента. Эксперты предполагают, что и в 
ближайшем будущем экстремисты будут делать ставку на Telegram и аналоги как на среду для 
конспиративной агитации. 

Видеохостинги и стриминговые сервисы. YouTube играет двоякую роль. С одной 
стороны, это открытая площадка, где радикальные видео достаточно быстро блокируются 
модерацией по жалобам. С другой – именно через YouTube экстремистские группы получают 
возможность широкого охвата аудитории за счет привлекательного видеоформата. В последние 
годы в таджикском сегменте YouTube появились популярные блогеры, которые, находясь за 
рубежом, ведут политически окрашенные религиозные каналы. Часть из них продвигает 
оппозиционно-исламистские взгляды, фактически выступая ретрансляторами умеренно-
радикальной повестки. В Казахстане и Кыргызстане видео-контент экстремистского характера 
также выявляется – начиная от роликов, героизирующих выезд на «джихад» в Сирию, до 
конспирологических лекций, маскирующихся под религиозные проповеди [5, 26]. Важной 
тенденцией стало создание мультимедийных нарративов: аудио-проповеди и нашиды 
(религиозные песни) дополняются слайд-шоу фотографий или титров – такой контент широко 
расходится в мессенджерах, занимая мало трафика, но оказывая сильное эмоциональное 
влияние [5, 37]. Таким образом, YouTube и другие видеоплатформы интегрированы в 
экосистему: наиболее громкие ролики там часто становятся источником контента для 
распространения через другие каналы. 

Локальные онлайн-форумы и сайты. До расцвета соцсетей значительную роль играли 
религиозные форумы и специальные сайты (например, исламистские сайты на разных языках). 
Сейчас их влияние снизилось, уступив место крупным социальным платформам. Тем не менее, 
радикальные группы иногда создают зеркала – резервные сайты, где выкладывают свои 
материалы на случай блокировки основных аккаунтов. В даркнете существуют и полностью 
анонимные хостинги экстремистской литературы, но доступ к ним имеют единицы 
мотивированных сторонников. Основная масса рекрутирования идет все же в популярных 
публичных сетях, куда проще заманить новых людей. 

Трансграничная медиаэкосистема. В Центральной Азии важно учитывать языковой 
фактор. Русский язык по-прежнему служит региональным лингва-франка, поэтому российское 
радикальное информационное пространство влияет на все страны, хотя наблюдается 
последовательная тенденция к сокращению его влияния. Многие центральноазиатские 
пользователи подписаны на радикальных проповедников из российских республик (Дагестан, 
Чечня) или на группы ВКонтакте, ведущие вещание для широкого русскоязычного 
мусульманского круга. Исследование показало, что информационное пространство Казахстана, 
Кыргызстана и Узбекистана во многом подпитывается идеями одних и тех же исламских 
проповедников, не привязанных к конкретной стране [5, 9]. В то же время, в Таджикистане и 
Туркменистане более влиятелен контент на национальных языках. Это объясняется тем, что 
таджикский и туркменский сегменты более обособлены: хотя многие таджики владеют русским, 
пропаганда среди малообразованных слоев часто ведется на таджикском для лучшего усвоения. 
Пример – таджикоязычные видеообращения, примкнувшего к ИГ бывшего полковника МВД 
Гулмурода Халимова, в 2015 году его ролики, в которых он на родном языке обвинял 
таджикское правительство в «войне против ислама» и призывал присоединяться к ИГ, получили 
широкий резонанс в Таджикистане [3]. Это показывает, как важен язык и происхождение 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

132 

спикера, тем самым выходец из силовых структур, говорящий на таджикском, выглядел для 
части аудитории более убедительно, чем арабские пропагандисты. 

Таким образом, медиаэкосистема радикальной пропаганды онлайн в Центральной Азии 
представляет собой сложное сплетение открытых и закрытых каналов, где каждый выполняет 
свою функцию. Публичные социальные сети (FB, VK, OK, Instagram) – это витрина и место 
первичного контакта, где радикалы могут охватить большую аудиторию и привлечь внимание 
новыми публикациями. Мессенджеры и частные группы – следующий уровень, 
предназначенный для углубления идеологической обработки и координации лояльных 
сторонников под прикрытием приватности. Видеоплатформы и внешние сайты служат 
хранилищем нарративов в наглядной форме, которые затем распространяются по сетям. Такая 
распределенная система обеспечивает экстремистским идеологам живучесть: удаление 
отдельной страницы мало что меняет, контент появляется вновь в другом месте. Для властей и 
общества это создает постоянный фон радикальной агитации, который трудно полностью 
заглушить, не прибегая к тотальной цензуре. 

Специфика для Таджикистана 
Случай Таджикистана заслуживает особого рассмотрения, поскольку сочетает в себе все 

общерегиональные проблемы радикальной онлайн-пропаганды и имеет ряд уникальных 
особенностей. Таджикистан – страна с преимущественно мусульманским населением, 
прошедшая через гражданскую войну на религиозно-идеологической почве (1992–1997гг.) и 
затем установившая светский режим с контролем над религиозной сферой. Эти факторы 
определили как уязвимости, так и ответные меры в информационном пространстве. 

Во-первых, исторический фактор: после мирного соглашения 1997 года влиятельная 
исламистская партия (ПИВТ – Партия исламского возрождения Таджикистана) участвовала в 
политической жизни, но в 2015 г. была запрещена и объявлена экстремистской. Это 
подтолкнуло часть исламской оппозиции уйти в подполье или эмигрировать. В результате в 
интернете активизировались как радикальные исламистские группы, непосредственно 
связанные с международным джихадизмом, так и политическая оппозиция исламского толка в 
изгнании. Порой граница между ними размыта: например, некоторые страницы в Facebook, 
критикующие правительство с исламских позиций, формально не призывали к насилию, но 
транслировали очень похожие нарративы (о «неисламском режиме», о притеснении верующих 
и т.д.), что объективно играло на руку более радикальным силам. Таджикская власть, подавляя 
любую исламскую оппозиционность, тем самым во многом вытолкнула дискурс в 
неконтролируемое онлайн-поле, где его перехватывают экстремисты. 

Во-вторых, диаспора и трудовая миграция. Около миллиона таджикистанцев регулярно 
выезжают на заработки (главным образом в Россию). Длительное пребывание вне дома, 
социальные трудности, дискриминация и поиск поддержки делают мигрантов благодатной 
аудиторией для радикальных вербовщиков. Именно среди трудовых мигрантов вербовка в ряды 
ИГ шла наиболее активно около 2013–2015 гг. – установлено, что значительная часть 
таджикских рекрутов ИГ были завербованы либо через интернет, либо через экстремистские 
ячейки в Москве и других городах РФ, а уже затем убеждены отправиться в Сирию. Интернет 
здесь сыграл двойную роль: во-первых, как платформа для поддержания связи радикальных 
эмиссаров с потенциальными рекрутами (через те же группы в Одноклассниках, где мигранты 
общались), во-вторых, как средство идеологической подготовки – новобранцам сбрасывали 
ссылки на видео, проповеди, инструкции. Диаспоральный характер таджикских экстремистских 
сообществ проявляется и поныне: многие модераторы радикальных пабликов находятся за 
границей (в Европе, Турции, России), что затрудняет их нейтрализацию силовыми методами на 
родине. Они чувствуют себя в безопасности и беспрепятственно вещают в таджикский 
интернет-пространство из-за рубежа. 

В-третьих, языковая специфика. Таджикский язык (региональный вариант фарси) – 
основной язык большинства населения, тогда как знание русского хуже, чем в Казахстане или 
Кыргызстане. Поэтому значимая часть экстремистского контента рассчитана именно на 
таджикоязычную аудиторию. В 2010-е годы проявилась интересная динамика: радикальные 
материалы на таджикском чаще появлялись в Facebook (среди более образованной публики), а 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

133 

на русском – в Одноклассниках (среди более широкой аудитории). Позже, с ростом Instagram, 
контент на таджикском стал проникать и туда. При этом пропагандисты не ограничиваются 
одним языком: для увеличения охвата они дублируют сообщения и на русском, чтобы их читали 
также таджики-мигранты в РФ и вообще любой русскоязычный сегмент. Одновременно 
существует взаимодействие с афганским информационным пространством (Афганистан – сосед 
с большим таджикским населением). Некоторые экстремистские идеи приходят оттуда, 
например, влиянием пользуются видеоролики на дари (афганский диалект фарси) с 
проповедями талибов или других радикалов, которые таджикские зрители понимают без особых 
проблем. Таким образом, таджикский сегмент интернета не полностью изолирован – он 
интегрирован как в русскоязычный, так и в персоязычный радикальный дискурс. Это расширяет 
спектр нарративов: помимо «классических» тем ИГ, здесь могут всплывать идеи, близкие, 
скажем, иранским исламистам или афганским талибам, адаптируясь под местные реалии. 

В-четвертых, государственная политика Таджикистана в сфере кибербезопасности и 
информации достаточно жесткая, но имеет противоречивый эффект. С одной стороны, власти 
активно блокируют экстремистские сайты, запрещают радикальные организации, мониторят 
социальные сети. Известны случаи, когда доступ к Facebook, YouTube или новостным сайтам 
временно перекрывался под предлогом «технических работ», что совпадало по времени с 
волной критики или протестной активностью в сети. С другой стороны, такая цензура 
подрывает доверие населения к официальной информации и часто не достигает цели: 
радикальный контент мигрирует на новые площадки или распространяется через VPN. Более 
того, чрезмерно широкое трактование «экстремизма» (например, уголовное преследование за 
прослушивание «неправильных» аудиопроповедей) приводит к тому, что молодые люди боятся 
открыто обсуждать религиозные проблемы, уходя в тень – а там их легче убеждают радикалы. 
Тем не менее, отмечаются и положительные примеры противодействия: таджикские власти 
реализовали программу амнистии для вернувшихся из Сирии – более ста граждан были 
амнистированы и реинтегрированы [1]. Это показало, что государство готово дать шанс 
раскаявшимся, что несколько ослабило привлекательность пропаганды ИГ (ведь один из 
нарративов ИГ – «дороги назад нет, вас дома казнят» – был опровергнут). Кроме того, при 
поддержке международных партнеров (ЕС, ООН) в Таджикистане начали внедряться 
программы повышения устойчивости к экстремистской идеологии: тренинги по 
медиаграмотности, разъяснительная работа среди молодежи, вовлечение религиозных лидеров 
в онлайн-пространство с позитивной повесткой. 

Наконец, нельзя не упомянуть особенность аудитории в Таджикистане: значительная 
часть молодежи испытывает острый дефицит социальных лифтов и идеологического вакуума. 
Официальная идеология государства носит светско-националистический характер, но она мало 
вдохновляет молодых, уезжающих на заработки или сталкивающихся с коррупцией. В такой 
среде радикальные нарративы заполняют пустоту, предлагая простые ответы и чувство 
причастности к великому делу. Успешная контрстратегия в Таджикистане должна учитывать 
эту специфику – бороться не только с проявлениями экстремизма, но и с его питательной средой. 

В целом, таджикистанский кейс иллюстрирует, как переплетаются локальные факторы 
(диаспора, язык, жесткая внутренняя политика) и общие тренды радикальной онлайн-
пропаганды. Он подтверждает, что интернет не знает границ: таджикские экстремисты активны 
не только внутри страны, но и вовне, а внешние идеологи оказывают влияние на 
внутритаджикскую аудиторию. Борьба с этой угрозой требует как национальных усилий, так и 
регионального сотрудничества. 

Различия в подходах противодействия. Подходы государств Центральной Азии к 
онлайн-пропаганде различаются: Казахстан и Кыргызстан делают ставку на мягкие меры — 
привлечение умеренных религиозных лидеров, развитие контрнарративов и просветительские 
программы. В то же время Узбекистан и Таджикистан отдают предпочтение жёстким мерам — 
блокировка контента, уголовное преследование за хранение запрещённых материалов. Однако 
реактивная политика, выражающаяся в усилении контроля, не даёт устойчивых результатов. 
Международные эксперты подчёркивают необходимость перехода к проактивной стратегии, 
включая киберграмотность, межсекторное сотрудничество и координацию усилий на 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

134 

региональном уровне. Пока страны действуют разрозненно, экспериментируя между силовым 
и просветительским подходами, побороть транснациональные радикальные сети (без 
согласованных региональных мер) будет затруднительно. 

Заключение 
Онлайн-пропаганда стала неотъемлемой частью экстремистской угрозы в Центральной 

Азии. Её нарративы, от идеи «чистого ислама» до антисистемных теорий, адаптируются под 
местный контекст, активно эксплуатируя социальные и культурные уязвимости. Несмотря на 
кажущуюся универсальность риторики, акценты варьируются – от этнических трений до 
бытовых и миграционных тем. 

Фокус на Таджикистан выявил ключевые риски: влияние миграции, языковая среда, 
административно-политический фон. При этом, наряду с жёсткими превентивными и 
ограничительными мерами контроля, положительно зарекомендовали себя гуманитарные 
подходы – амнистия возвращенцев, профилактика в школах и джамаатах, повышение медийной 
грамотности молодёжи. Начаты совместные программы с международными партнёрами, 
нацеленные на обучение имамов и педагогов работе с уязвимой аудиторией. 

Очевидно, что борьба с радикализмом требует не только силы, но и контрнарратива – 
убедительной альтернативы, опирающейся на реальную вовлечённость молодёжи. Без 
координации усилий государства, общества и религиозных структур устойчивый результат 
невозможен. Цифровая сфера остаётся ареной идеологического противостояния, и от её исхода 
зависит стабильность региона перед лицом глобальных вызовов. 

 

Использованная литература 

1. Asia-Plus. 1,300 Tajik nationals fight alongside IS militants in Syria and Iraq, says The Soufan 

Center report. – 27 октября 2017 г. https://www.asiaplustj.info/en/news/tajikistan/security/20171027-

/1300-tajik-nationals-fight-alongside-is-militants-in-syria-and-iraq-says-the-soufan-center-report  

2. Internews; Search for Common Ground. Information flows and radicalization leading to 

violent extremism in Central Asia. – 2019. https://www.internews.org/wp-content/uploads/-lega-

cy/resources/Information_Flows_and_Radicalization_ENG.pdf 

3. Mehl D. Converging Factors Signal Increasing Terror Threat to Tajikistan // CTC Sentinel. – 

2018. – Vol. 11, Issue 10. https://ctc.westpoint.edu/converging-factors-signal-increasing-terror-threat-

tajikistan/ 

4. Organization for Security and Co-operation in Europe. Preventing terrorism and counseling: 

A community-policing approach. – Vienna: OSCE, 2014. https://www.osce.org/secretariat/111438 

5. Radicalism Online: An Analysis of the Meanings, Ideas, and Values of Violent Extremism in 

Central Asia. – Bishkek, 2021. – 136 с. 

6. Soufan Center. Beyond the Caliphate: Foreign Fighters and the Threat of Returnees. – October 

2017. https://thesoufancenter.org/research/beyond-caliphate/ 

7. Азизи Р. А. Пешгирии таблиғи ифротгароӣ ва тундагроӣ байни ҷавонон дар фазои 

иттилоотӣ [Предотвращение пропаганды экстремизма и радикализма среди молодёжи в 

информационном пространстве]. // Маҷмӯаи мақолаҳои ҷумҳуриявии илмӣ-амалӣ 

«Ифротгароии салафӣ: масъалаҳои давлатдории дунявӣ ва ҳифзи ҳуввияти миллӣ» (ш. 

Душанбе, 27 маи 2015 г.). – Душанбе: Дониш, 2015. – 256 с. – С. 23–29  

 

Rəyçi: f.e.d. Zaynob Usmanova, f.e.d. Aydın Əlizadə 

  

https://ctc.westpoint.edu/converging-factors-signal-increasing-terror-threat-tajikistan/
https://ctc.westpoint.edu/converging-factors-signal-increasing-terror-threat-tajikistan/
https://www.osce.org/secretariat/111438
https://thesoufancenter.org/research/beyond-caliphate/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

135 

УДК 32.019.51 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).0135 

 

СМИ И СТАНОВЛЕНИЕ ГОСУДАРСТВЕННОЙ 

ИНФОРМАЦИОННОЙ ПОЛИТИКИ АЗЕРБАЙДЖАНСКОЙ РЕСПУБЛИКИ 

 

Халид Ниязов  
доктор политических наук, доцент, Азербайджан 

xalid-555@mail.ru 

https://orcid.org 0000–0002–2712–7410 

 
Резюме. В современном обществе информационная политика всегда была неотъемлемым 

составляющим компонентом государственной политики, выступая средством и инструментом, 
регулирования во всех сферах общественно-политической жизни, а в особенности - во 
взаимодействии между гражданским обществом и прессой. В современных условиях 
усиливается роль и значение средств массовой информации как определяющего фактора 
влияющего на формирование общественного мнения. Именно поэтому реализуемая правовая, 
экономическая, техническая и технологическая политика направлена на создание благоприятных 
условий для обеспечения информационной безопасности и укрепления национальных интересов. 
Наряду с этим, развитие и совершенствование СМИ составляют одну из ключевых задач при 
формировании действенной информационной политики государства.  

Ключевые слова: государственная информационная политика, национальные интересы, 
информационная безопасность, свобода слова и информации, информационное пространство, 
«мягкая сила». 

 

KİV və AZƏRBAYCAN RESPUBLİKASININ DÖVLƏT İNFORMASİYA 

SİYASƏTİNİN FORMALAŞMASI 

 

Xalid Niyazov 

 
Xülasə. Müasir cəmiyyətdə informasiya siyasəti həmişə dövlət siyasətinin ayrılmaz tərkib hissəsi 

olub, ictimai-siyasi həyatın bütün sahələrinin, xüsusən də vətəndaş cəmiyyəti ilə mətbuatın qarşılıqlı 
əlaqəsinin tənzimlənməsi üçün vasitə və alət kimi çıxış edib. İndiki şəraitdə ictimai rəyin 
formalaşmasında müəyyənedici amil kimi medianın rolu və əhəmiyyəti artır. Ona görə də həyata 
keçirilən hüquqi, iqtisadi, texniki və texnoloji siyasət informasiya təhlükəsizliyinin təmin edilməsi və 
milli maraqların möhkəmləndirilməsi üçün əlverişli şəraitin yaradılmasına yönəlib. Bundan əlavə, 
effektiv dövlət informasiya siyasətinin formalaşdırılmasında medianın inkişafı və təkmilləşdirilməsi əsas 
məqsəddir. 

Açar sözlər: dövlət informasiya siyasəti, milli maraqlar, informasiya təhlükəsizliyi, söz və 
məlumat azadlığı, informasiya məkanı, “yumşaq güc”. 

 

MEDIA AND THE FORMATION OF STATE INFORMATION POLICY 

OF AZERBAIJAN REPUBLIC 
 

Khalid Niyazov 

 
Abstract. Information policy has always been an integral component of state policy, acting as a 

means or instrument that regulates all spheres of public and political life, especially the relation between 
civil society and the press. In modern conditions, the role and importance of the mass media as a 
determining means of influencing the formation and maintenance of public opinion are increasing. That 
is why the implementation of legal, economic, organizational, and technological measures aimed at 
ensuring information security and balancing the personal, public and state interests of the media is one 
of the main directions for implementing the information policy of the state. 

https://orcid.org/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

136 

Keywords: state information policy, national interests, information security, freedom of speech 
and information, information space, “soft power”. 

 
Современные вызовы и тенденции неизбежно влияют на степень актуальности вопросов, 

решаемых государственной информационной политикой. Так, данная политика, включающая 
цели, отражающие национальные интересы Азербайджана, превращается в ключевой элемент 
внутренней и внешней политики государства. Именно поэтому считаем, что при разработке 
государственной информационной концепции, охватывающей национальные интересы в сфере 
информации, стратегические направления, меры и механизмы реализации поставленных задач, 
наряду с идеологическим контекстом необходимо учитывать функциональные и коммуни-
кативные аспекты.  

Начиная с 1990-х и особенно в 2000-2010-е годы, в стране начали формироваться и 
развиваться принципы и положения государственной информационной политики, что нашло 
отражение в различных программах информатизации. Следует отметить, что политика 
проводилась отдельно от государственной политики в области СМИ, связи и телекоммуникаций.  

С начала третьего тысячелетия в развитии отдельных ветвей государственной 
информационной политики республики стала проявляться определенная концептуальность и 
динамика. Такой качественный скачок, будучи призывом постиндустриального периода и 
отражением политического и социально-экономического развития страны, характеризуется 
становлением информационного общества. Несомненно, на государственную информационную 
политику Азербайджана было возложено решение следующих важных вопросов и задач:  

- формирование единого информационного пространства страны и вопросы его интеграции 
в мировое информационное пространство;  

- обеспечение информационной безопасности личности, общества и государства; 
- формирование демократически ориентированного массового сознания;  
- становление сферы информационных услуг; 
- расширение правовых возможностей регулирования общественных отношений, 

связанных с получением, распространением и использованием информации и др. 
Государственная информационная политика (ГИП) – «это способность и возможность 

субъектов политики воздействовать на сознание, психику людей, их поведение и деятельность с 
помощью информации в интересах государства и гражданского общества» [2, 38]. В более 
широком смысле – особая сфера жизнедеятельности людей, связанная с воспроизводством и 
распространением информации, удовлетворяющей интересы государства и гражданского 
общества, и направленная на обеспечение творческого, конструктивного диалога между ними. 

Реализация успешной государственной информационной политики для Азербайджана 
означает следующее: развитие гражданского общества, обеспечение конструктивного диалога 
между государством и СМИ, властью и обществом, признание презумпции открытости 
информации для граждан и защита их информационных прав. Сюда также можно отнести 
обеспечение свободного обращения, поиска, получения, производства и распространения 
информации. Наряду с этим следует учитывать, что политика информатизации отличается от 
политики, проводимой государством в области СМИ и телекоммуникаций. 

Как известно, на протяжении многих лет государственная информационная политика 
охватывала, главным образом, проблемы, связанные с деятельностью средств массовой 
информации. Только за последние годы расширилось содержание государственной 
информационной политики, в которую были включены элементы по обеспечению права граждан 
на доступ к информации.  

С начала 1990-х годов процессы, начавшиеся с распадом Советской Союза, привели к 
формированию идеи по отношению к месту и роли медиа, на относительно новых основаниях, 
применению различных методов в их деятельности и принципах работы. В условиях 
национального пробуждения журналистика, вобравшая в себя отличительные черты, смогла 
показать себя как эффективное средство в процессе дальнейшей демократизации страны.  

Подобные процессы, в свою очередь, оказали глубокое влияние на информационную 
политику государства, включив в нее ряд новых важных элементов. Значительно возросло 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

137 

воздействие медиа, на социально-экономические и политические процессы, СМИ постепенно 
превратились в новую форму правительства, основной носитель информационной власти. Одной 
из основных целей государственной информационной политики было обеспечение национально-
государственной идентичности в обществе, к которой проф. К.С. Гаджиев относит особенности 
национальной культуры, этническую характеристику, традиции, убеждения, моральные 
императивы и пр. [1, 3].  

Основательное изменение общественных отношений и начало процесса демократизации в 
истории новой независимости нашей страны, переход к рыночной экономике радикально 
изменили роль средств массовой информации и представления аудитории, связанные с медиа. 
Однако этот процесс для медиа оказался весьма сложным. Поскольку обязанности, возложенные 
на СМИ в советский период, а также миссия этого общественно-политического института 
свидетельствовали о партийной позиции печати, становится очевидным как нелегко за короткое 
время абсолютно избавиться от утвердившихся стереотипов. 

Общеизвестно, что в годы советской власти азербайджанская журналистика в основном 
выражала коммунистическое мировоззрение. Журналистика, функционирующая в тот период в 
условиях идеологических оков и жесткой цензуры, старалась охватить и другие сферы 
общественно-политической жизни, которые представляли интерес для общества.  

Способность медиа, в особенности письменных СМИ, успешно реализовывать 
просветительскую функцию в начале 1990-х годов, стала одним из основных факторов 
превращения журналистики в передового социального института народного движения и 
национальной борьбы за независимость страны. Этот фактор внес свой вклад в государственную 
информационную политику и дал ей новые направления, к которым можно отнести реализацию 
информационных прав и свобод граждан; обеспечение интересов государства и общества в 
информационной сфере; развитие конкурентоспособного рынка информационных средств, 
государственную политику в области информационной безопасности, международное 
сотрудничество в информационной сфере и др. В течение данного периода национальное 
информационное пространство постепенно становилось неотъемлемой частью мирового 
информационного пространства, а вышеупомянутый фактор стал одним из основополагающих, 
который напрямую повлиял на содержание государственной информационной политики. 

После восстановления государственной независимости Азербайджана 18 октября 1991 года 
произошли существенные изменения в деятельности медиа, а в частности, появились новые 
направления. Именно в этот период начался процесс возрождения журналистики, который был 
на начальной стадии своего развития еще в годы Азербайджанской Демократической 
Республики. Так, в результате этого возрождения сформировались медиа, отвечающие демок-
ратическим критериям. Таким образом, национальная журналистика, достойно выполнившая 
свою миссию, внесла свой весомый вклад в национально-освободительное движение, процесс 
восстановления государственной независимости и национально-государственного строи-
тельства. 

Трудности, возникшие в первые годы независимости в общественно-политической жизни 
Азербайджана, а точнее, приход к власти сил, не обладающих необходимым опытом 
управленческой работы, создали ряд проблем и для журналистики, в результате чего в 1991-1993 
годах СМИ страны столкнулись с серьезными ограничениями. Несмотря на то, что в 
Конституционном акте «О государственной независимости Азербайджана» от 18 октября 1991 
года были четко определены свобода печати, слова и мнения граждан. Указом от 12 апреля 1992 
года была введена военная цензура, в результате чего усилился правительственный контроль над 
прессой. Положение, связанное с медиа, еще больше ухудшилось в период деятельности НФA, 
пришедшего к власти в мае 1992 года. 

Одним из наблюдаемых случаев в области медиа было неуважительное отношение 
государственных чиновников и должностных лиц к журналистам, сопровождающееся порой 
самым грубым нарушением их прав, в результате чего журналисты подвергались давлению и 
тюремному заключению за свою профессиональную деятельность. Жестокость, проявляемая 
властями по отношению к представителям медиа, приостановление их деятельности из-за статей 
с критикой правящей группы, нанесли тяжелый удар развитию национальной журналистики. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

138 

Это, в свою очередь, стало серьезным препятствием на пути укрепления демократии, защиты 
среды национальной и религиозной толерантности, экономического и социального развития и 
осуществления политики информационной безопасности. Именно по этой причине госу-
дарственная информационная политика не давала должного эффекта, а процесс формирования 
открытого общества оказался безуспешным. 

Еще одна проблема заключалась в практической реализации государственной информа-
ционной политики.Одним из основных факторов, стоявших в основе указанной проблемы, было 
отсутствие современной правовой базы, связанной с деятельностью медиа. Поскольку 
реализация государственной информационной политики в функциональном аспекте адекватно 
требовала развития информационного законодательства. Однако в начале 1990-х годов и в этой 
области наблюдались серьезные проблемы. Так недостатки, возникшие в связи с государ-
ственной информационной политикой, препятствовали эффективной деятельности медиа как 
социального института. Парадоксальность сложившейся ситуации заключалась в том, что в 
результате неправильной политики тогдашнего правительства граждане Азербайджана не могли 
целенаправленно воспользоваться присутствующим в мире огромным информационным 
потенциалом. В такой ситуации уровень обслуживания на информационном рынке был довольно 
низким и далеким от гибкости, объективности и других существенных требований к качеству. 

Как отметил известный российский исследователь В. Попов: «Ограничение доступа к 
информации приводит к крупным экономическим и социальным потерям, создавая серьезные 
препятствия в сфере построения информационного общества» [2, 49].  

Однако, в тот сложный период, в условиях формирования новой общественно-полити-
ческой среды было невозможным предотвратить национальное возрождение, что и дало мощный 
толчок появлению новых печатных изданий, деятельность которых существенно отличалась от 
предыдущих.  

На фоне процесса перестройки в СССР еще в 1989 году вышла в свет известная газета 
«Азербайджан», считающаяся первой ласточкой независимой азербайджанской печати, которая 
сыграла немаловажную роль в расширении национально-освободительного движения, 
начавшегося в 1988-1989 годах. Деятельность этой газеты представляла огромную значимость в 
развитии азербайджанской печати и общественного сознания. 

Наряду с газетой «Азербайджан», такие газеты, как «Сехэр», изданная 24 декабря 1989 
года, «Азадлыг», вышедшая в свет 4 августа 1989 года, действовали не на основе директив и 
показаний Коммунистической партии, а самостоятельно и независимо, способствуя борьбе за 
национальное освобождение. Вслед за ними начали издаваться газеты «Зеркало», «Сес», «Ени 
Мусават», «Ики сахил», «525-джи газет», «Ени Азербайджан», чем и начался совершенно новый 
этап в истории азербайджанской печати. Данные органы печати, укрепившие свое место в массе 
общественного мнения, также выступили в качестве основного носителя плюрализма мнений. 

«На сложной, но довольно широкой конкурентной площади, где столкнулись плюрализм 
мнений, возникший в новых общественно-политических условиях, интересы многочисленных 
партий и групп, попытки внешних и внутренних давлений на печать, наша национальная печать 
пережила этап, называемый «окрепнем в борьбе» [7].  

Таким образом, в начале 1990-х годов в процессах народного движения и национальной 
борьбы за независимость был начат новый этап развития национальной печати Азербайджана. 
Успешная и основанная на демократических принципах деятельность национальной печати, 
привыкшей долгое время действовать в русле ограничений и лишений, связана с именем Гейдара 
Алиева, который вернулся к власти в 1993 году.  

С возвращением Г.А. Алиева к власти начался процесс построения демократического, 
светского и правового государства, одним из основных составляющих которого стал вопрос 
обеспечения свободы слова и информации. В качестве основной задачи, стоящей перед новой 
информационной политикой государства, «общенациональный лидер определил формирование 
и развитие демократических и плюралистических СМИ, создание нормативно-правовой базы и 
обеспечение экономической независимости [4, 114]. Требование по формированию 
государственной информационной политики, направленной на построение информационного 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

139 

общества, было обеспечено именно в период правления Г.Алиева. Все это оказало положи-
тельное влияние на развитие государственной информационной политики как усовершен-
ствованной научно-теоретической и эмпирической системы. Государственная информационная 
политика, являющаяся совокупностью политических, правовых, экономических, социально-
культурных и организационных мероприятий государства, направленных на обеспечение 
конституционного права граждан на доступ к информации, начала основательно совер-
шенствоваться. Только эти условия сделали возможным создание единого информационного 
пространства Азербайджана, его вхождение в мировое информационное пространство, 
обеспечение информационной безопасности личности, общества и государства. 

Статья 47 Конституции, принятой 12 ноября 1995 года всенародным голосованием, гласит, 
что каждый обладает правом на свободу мысли и слова. А в статье 50 настоящей Конституции 
говорится: «I. Каждый обладает свободой законным путем искать, приобретать, передавать, 
составлять и распространять информацию; II. Гарантируется свобода массовой информации. 
Запрещается государственная цензура в средствах массовой информации, в том числе в печати; 
III. Каждому гарантируется право опровергать опубликованную в средствах массовой 
информации информацию, нарушающую его права или наносящую ущерб его интересам, либо 
отвечать на нее» [10].  

Как становится очевидным, данная статья, предусматривая свободу информации, включает 
также запрет государственной цензуры в средствах массовой информации. С точки зрения 
организации свободной деятельности медиа, подобный подход представляет особую значимость, 
создавая необходимую правовую базу для ее реализации. Это, в свою очередь, дало мощный 
толчок к возникновению удовлетворительного и доверительного отношения общества к 
деятельности СМИ, резко увеличило воздействие информационной деятельности на 
общественное мнение. Как отмечает российский ученый Е.П. Тавокин: «СМИ оказали активное 
влияние на взгляд людей на события, на их оценку и общественное мнение» [6, 46]. 

В большинстве случаев, говоря о функциях медиа, в первую очередь обращаем внимание 
на их основную функцию, заключающуюся в обеспечении общества информацией. Однако в 
современных информационных обществах функции медиа и отношение общества к ним не 
ограничиваются только этим. Поскольку на современном этапе отношения в треугольнике 
«медиа - общество –государство» достигли такого уровня, что стали важным инструментом с 
точки зрения судьбы народов и государств. Поэтому в системе данных отношений информация 
также выступает в качестве функциональной единицы, осуществляющей управление. 
Информация рассматривается как особое институциональное средство, а ее качество и 
последствия, которые могут возникнуть после распространения, или преимущества, которые она 
может принести с точки зрения национальных интересов, находятся в центре внимания. 

За последние 20 лет медиасегмент Азербайджана достиг определенных успехов. После 
восстановления независимости в 1991-ом году, азербайджанские СМИ подверглись 
фундаментальным трансформациям, где решающую роль сыграли новые информационные 
технологии и информационная революция. В данных условиях в Азербайджане отношения 
между государством и СМИ можно охарактеризовать как «синтезированную модель», которая 
включает в себя особенности нескольких моделей взаимоотношений, например «государство - 
пресса», а также «модель развития», которая в более молодых странах реализует построение 
национальной государственности. 

Надо отметить, что в результате решительных шагов, предпринятых Г. Алиевым, 
государственная информационная политика страны приобрела новый импульс. Однако это не 
означало, что СМИ действовали на основе административных давлений и инструкций. Напротив, 
сразу после возвращения Гейдара Алиева к власти государственная политика подверглась 
критике в СМИ, посредством которых также были доведены требования общественности до 
правительства. В то же время, участие общественности в формировании государственной 
политики осуществлялось с помощью медиа. Иными словами, СМИ начали выступать в качестве 
инициатора государственной политики и как организатор участия граждан в общегосу-
дарственных делах. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

140 

Указом главы государства «О дополнительных мерах в области обеспечения свободы 
слова, мнения и информации в Азербайджанской Республике» от 6 августа 1998 года в стране 
была полностью упразднена цензура. Согласно данному указу, одной из главных целей 
государственной политики является продолжение прогрессивных традиций печати Азербай-
джана и их обогащение современным международным опытом, совершенствование материаль-
но-технического состояния средств массовой информации, эффективное использование их 
возможностей в правовом государственном строительстве, формировании и развитии 
гражданского общества, а также в претворении в жизнь демократических реформ. 

Постоянное совершенствование законодательной базы, регулирующей деятельность 
средств массовой информации, и приведение ее в соответствие с мировыми стандартами 
непосредственно связаны с именем Гейдара Алиева. Говоря об этих документах, можно 
упомянуть законы Азербайджанской Республики «О свободе информации», «О правилах 
рассмотрения обращений граждан», «Об информации, информатизации и защите информации», 
«О получении информации об окружающей среде», «О свободе информации» и др. 

Все эти меры, направленные на развитие медиа, отнюдь не ставили их в положение 
зависимое от государства. Напротив, правительство выступало в качестве заинтересованной 
стороны в устранении недостатков государственной политики, а также в решении проблем и 
могло точно проанализировать позицию общественности в отношении этой политики 
посредством средств массовой информации. В результате такой плюралистической ситуации 
люди обрели возможность более подробно ознакомиться с центральной ролью медиа в 
демократическом обществе, а также политике с положительными и отрицательными 
последствиями этой роли. По мнению российского исследователя И.Мелюхина, именно на этом 
фоне тенденция к объективности в освещении государственной политики в медиа развивается по 
возрастающей линии, поскольку данное условие выступает в качестве фактора, превратившегося 
в потребность общества [3, 17]. Повышенное внимание к медиа также оказало положительное 
влияние на формирование открытого информационного общества в стране. В подобной ситуации 
были успешно преодолены информационные угрозы целостности государства, а целостность 
единого информационного пространства была построена на более прочных основаниях. В 
результате всего этого существенно изменилась палитра СМИ Азербайджана. Следует заметить, 
что на это также повлияли и два других основных фактора: во-первых, были созданы серьезные 
инновации в социальной структуре азербайджанского общества, а во-вторых, были начаты новые 
технологические процессы, требующие изменения типологии медиа, не только в Азербайджане, 
но и во всем мире, что было должным образом оценено руководством страны. Таким образом, 
границы власти СМИ в обществе стали расширяться, однако, они также были подвержены 
влиянию политической и экономической сфер. Безусловно, ко всему этому следует относиться с 
точки зрения общественно-политической структуры и реалий того периода.  

Новый период в развитии азербайджанской «медиаиндустрии» связан с именем 
последующего президента страны. Уделяя особое внимание обеспечению интенсивности 
процесса построения и развития правового, демократического государства, Ильхам Алиев 
высоко оценил роль средств массовой информации в жизни страны, определив в качестве одного 
из приоритетов своей политики создание благоприятных условий для развития демократических 
и независимых медиа. Новый процесс модернизации, начавшийся в обществе, также оказал 
глубокое влияние на медиа.Так,в стране были предприняты важные шаги, начиная от 
совершенствования законодательства в области СМИ и заканчивая укреплением материально-
технической базы этого сегмента в целях более динамичного развития медиа. 

Следует отметить, что в данном направлении президентом И.Алиевым были подписаны 
многочисленные указы и распоряжения, связанные с печатью и другими средствами медиа, 
утверждены законодательные акты. Этот процесс, сопровождающийся передовым мировым 
опытом и международными стандартами, продолжался в тесном сотрудничестве с различными 
медиаструктурами. К примеру, принятие Закона «О телерадиовещании» от 2003 года было 
реализовано в условиях сотрудничества с Советом Европы. Создание в то время Национального 
совета телевидения и радио как независимого государственного органа, осуществляющего 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

141 

функцию контроля над соблюдением требований законодательства в сфере электронных СМИ, 
стало еще одним важным событием в истории медиа. 

Принятие в 2004 году Закона «Об общественном телерадиовещании», а также запуск в 2005 
году Общественной телерадиовещательной компании на базе AzTV2 полностью соответ-
ствовало пути демократического развития, выбранного Азербайджаном в медиасфере, и стало 
продолжением системных либеральных реформ. 

Мультикультуральные традиции Азербайджана нашли свое отражение и в 
государственной медиаполитике: «Сегодня в Азербайджанской Республике сформировалась 
свободная, плюралистическая пресса, соответствующая передовым мировым стандартам. 
Учрежденные газеты и журналы принадлежат различным политическим, общественным 
организациям и частным физическим лицам. В республике публикуются множество научно-
практических, общественно-политических, социально-экономических и других журналов, 
охватывающих самые разные и сложные проблемы жизни общества. В Азербайджане издаются 
газеты на языках различных национальных меньшинств, проживающих в стране: лезгинском, 
грузинском, талышском, аварском и курдском. В то же время публикуются издания и на 
английском, французском, немецком, арабском и других языках» [5, 12].  

Еще одним немаловажным аспектом является то, что в рамках формирования и реализации 
государственной информационной политики, медиа выступают в качестве инструмента «мягкой 
силы» воздействия на общество. Основоположник широко распространенной на Западе 
концепции «мягкой силы» Дж.Най подтверждает, что государство, пытающееся доминировать 
на международной арене, должно также иметь возможность производить многочисленные 
информационные материалы, демонстрируя при этом силу влияния и способствуя 
формированию повестки дня. Он считает, что в таком случае страны, имеющие широкие 
возможности выхода на разные информационные каналы, могут достичь значительных 
преимуществ [9, 87].  

*** 
Социальные формы коммуникации через Интернет стали более широко распространяться 

не только в Азербайджане, но и во всем мире. Уровень развития интернет-медиа за последние 10 
лет (начиная с середины 1990-х гг.) резко изменился, несмотря на то, что по сравнению с 
западными странами, несколько отставал. Не случайно, что в настоящее время Азербайджан стал 
примером для многих стран в сфере широкого применения ИКТ, начиная от формирования 
«электронного правительства» в стране до создания космической отрасли, что является самым 
высоким показателем данного процесса. Однако, этим все не ограничивается, наша страна 
продвигается вперед к новым достижениям. В частности, проводится целенаправленная 
политика по развитию космической индустрии, превращая этот сектор в одну из ключевых сфер 
экономики.  

В настоящее время быстрое развитие Интернета оказывает значительное влияние на 
деятельность СМИ, поскольку именно интернет создает условия для выхода множества газет, 
радиостанций и телевизионных каналов на более широкие аудитории. Так, посредством 
Интернета сегодня большинство газет, тираж которых не превышает 10 тысяч экземпляров, 
смогли превратиться в медиа-орган общественной значимости.В настоящий период растущие 
темпы Интернета внесли существенный вклад в становление гражданской журналистики. В 
частности, ряд социальных сетей (например, Facebook, Twitter и др.) привели гражданскую 
журналистику к более активному состоянию, что наблюдается сегодня и в Азербайджане.  

Создание оптимальных условий для удовлетворения информационных потребностей 
пользователей в сфере применения информационно-коммуникационных технологий способ-
ствует формированию в Азербайджане информационного общества, оказывает глубокое влияние 
на реализацию прав граждан и т.д. Наряду с этим, данные технологии обуславливают 
значительные изменения в социальной структуре общества, экономике и в развитии 
демократических институтов. В таких условиях «…построение информационного общества 
воспринимается в качестве одного из приоритетов государственной политики. К основным 
задачам этой политики относятся: развитие человеческих ресурсов; защита прав граждан на 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

142 

информацию и ее распространение, использование, укрепление их социального и интеллек-
туального потенциала; формирование единого национального электронного информационного 
пространства, производство национальных продуктов ИКТ, обеспечение информационной 
безопасности, интеграция в глобальное информационное пространство, устранение отсталости 
страны в области ИКТ, создание прозрачного государственного и местного самоуправления, 
электронного правительства и др.» [8, 33].  

Заключение 
Подытоживая вышесказанное, можно отметить, что для выполнения различных 

политических целей на сегодняшний день современные азербайджанские медиа имеют все 
необходимые технические и идеологические возможности. Сюда можно отнести такие меры, как 
просвещение людей, развитие в них чувства собственного достоинства, обеспечение свободы и 
социальной справедливости, конкурентное участие в политике. В то же время, медиа-органы, 
создающие единое информационное пространство, играют ключевую роль в разработке единого 
и действующего информационного курса, направленного на формирование общенациональных 
идей в обществе. 

Одной из основных предстоящих миссий является интенсивное продолжение процесса 
построения открытого информационного общества, обуславливающего социальное развитие 
Азербайджана. В этом направлении ведется крупномасштабная работа, в результате которой 
открытое информационное общество находит свое ускоренное развитие в Азербайджане.  

Следует отметить, что все больше возрастает численность граждан, вовлеченных в 
социальные и политические процессы, а СМИ вносят свой весомый вклад в развитие данного 
направления. Рассмотрев вопрос в международном масштабе, можно сделать вывод о том, что 
настоящее положение ускоряет интеграцию Азербайджана в Евроатлантическое пространство, 
обеспечивает его более интенсивное участие в процессе глобализации и создает успешную 
основу для международного информационного обмена. 

 

Использованная литература 

1. Гаджиев К. Национальная идентичность: концептуальный аспект // Вопросы 
философии. Москва, 2011, №10, c. 3. 

2. Информационная политика: учебник / под общ. ред. В. Д. Попова. М.: Изд-во РАГС, 
2003, 463 c. 

3. Мелюхин И.С. Информационное общество: истоки, проблемы, тенденции развития. 
М.: Изд-во Моск. ун-та, 1999, 308 с. 

4. Мурадлы А.А. Демократия – путь, по которому идет мир. Баку: издательство «Элм ве 
Техсил», 2012, 332 с.  

5. «Путь, длиною в 135 лет» Баку, 2010, 224 с.  

6. Тавокин Е.П. Системные основы государственной информационной политики. // В кн.: 
Массовые информационные процессы в современной России. Очерки. Отв. ред. А.В. Шевченко. 
М.: РАГС, 2002, 320 c. 

7. Фейзиев Д. «Наша национальная печать – история нашей национальной борьбы». 
«Халг газети». Баку, 25 июня 2015 г. 

8. Юсифов Ф.Ф. Проблемы информационного общества, №2, 2010. Институт 
информационных технологий НАНА, Баку: «Азербайджан», с.33. 

9. Nye J.S. The Paradox of American power: Why the world’s only superpower can’t go it alone. 
OxfordUniversityPress, 2002. p. 418  

10. http://www.president.az/azerbaijan/constitution 18.07.2019 

 

Rəyçi: f.f.d., dos. Həbib Hüseynov 

 

 

 

 

http://www.president.az/azerbaijan/constitution%2018.07.2017


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

143 

UOT32  

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).0143 

 

ORTA ASİYADA ERMƏNİ TƏŞKİLATLARININ YARADILMASI VƏ ONLARIN  

“TARİXİ MİSSİYASI” 

 

Yeganə Baxşıyeva 

siyasi elmlər üzrə fəlsəfə doktoru 

AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutu, Azərbaycan 

ybakhshiyeva@gmail.com 

https://orcid.org 0000-0001-7922-5955 

 

Xülasə. Məqalə Orta Asiyada erməni təşkilatlarının Ermənistanın daxili siyasətinə təsirinin 

nəzəri tədqiqinə həsr olunmuşdur. Tədqiqatda Qazaxıstan, Özbəkistan, Qırğızıstan, Türkmənistan və 

Tacikistandakı erməni təşkilatlarının tarixi rolları, ictimai-siyasi əlaqələri, maliyyə imkanları və erməni 

diasporunun xalqın mədəni və siyasi həyatına təsir imkanları öyrənilmişdir. Məqalədə əsasən bu 

təşkilatların lobbiçilik fəaliyyəti və onların Ermənistana maliyyə dəstəyi diqqətə çatdırılır.  

İşdə nəzəri fikrə istinadən qeyd edilir ki, təşkilatların lobbiçilik fəaliyyəti xarici hökumətlərdə 

erməni maraqlarının lobbiləşdirilməsində, xüsusən də erməni yalan və iddialarının, qondarma “erməni 

soyqırımı”nın tanınmasında iqtisadi yardım göstərilməsi kimi məsələlərdə mühüm rol oynayır. Onların 

fəaliyyəti dolayısı ilə ölkə daxilində ictimai rəyi və hökumətin siyasi prioritetlərini formalaşdıra bilir. 

Xaricdəki erməni lobbi təşkilatları erməni məsələsini beynəlxalq platformalarda gündəmə 

gətirərək bu istiqamətdə müəyyən mənada məqsədlərinə nail olmuşlar. Bu təşkilatlar çox vaxt lobbiçilik 

fəaliyyəti ilə siyasi qərar qəbul edənlərlə əlaqələr qurur və erməni icmasının səsini beynəlxalq 

səviyyədə eşitdirmək üçün səylər göstərirlər. 

Bundan əlavə, xaricdəki erməni təşkilatları təhsil və mədəniyyət, humanitar yardım və sosial 

xidmət sahəsində xüsusilə canfəşanlıq nümayiş etdirirlər. Onlar erməni dilini, mədəniyyətini qorumaq, 

yaymaq məqsədilə dil kursları, mədəni tədbirlər və festivallar təşkil edirlər. Bu, digər ölkələrdə erməni 

icmalarına öz kimliklərini qorumaq və gələcək nəsillərə ötürmək istiqamətində yeni imkanlar yaradır. 

Həmçinin erməni icmaları Ermənistanda yoxsulluqla mübarizə, səhiyyə xidmətləri, təhsilə dəstək kimi 

sahələrdə layihələr həyata keçirir, Ermənistanda rifahı yüksəltməyə çalışırlar. 

Məqsəd: Orta Asiyada erməni təşkilatlarının erməni ideologiyası, yalanları istiqamətində 

apardığı çoxşaxəli fəaliyyətə diqqəti çəkmək. 

Metodologiya: Məqalə - elmi metod, müqayisəli təhlil, empirik təsvir, tarixi analiz metodları ilə 

tədqiq olunur. 

Elmi yenilik: Xarici dövlətlərdə erməni ideologiyasının reallaşma vasitələrinə müasir reallıqlar 

kontekstindən yanaşma. 

Açar sözlər: erməni lobbisi, münaqişə, diaspora, ictimai birlik, erməni icması. 

 

СОЗДАНИЕ АРМЯНСКИХ ОРГАНИЗАЦИЙ В СРЕДНЕЙ АЗИИ И ИХ  

«ИСТОРИЧЕСКАЯ МИССИЯ» 

 

Егана Бахшиева 

 

Резюме. Статья посвящена теоретическому исследованию влияния армянских 

организаций Центральной Азии на внутреннюю политику Армении. В исследовании 

рассматриваются историческая роль, общественно-политические отношения и финансовые 

возможности армянских организаций Казахстана, Узбекистана, Кыргызстана, Туркменистана и 

Таджикистана. Особое внимание уделяется их способности воздействовать на культурную и 

политическую жизнь армянского народа. Основной акцент сделан на лоббистской деятельности 

указанных организаций и их финансовой поддержке политики Армении. 

https://orcid.org/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

144 

В статье, ссылаясь на теоретические соображения, отмечается, что лоббистская 

деятельность организаций играет важную роль в лоббировании интересов Армении в 

иностранных правительствах, особенно по таким вопросам, как экономическая помощь в 

признании армянской лжи и заявлений, так называемого «геноцида армян». Их деятельность 

может косвенно формировать общественное мнение и политические приоритеты правительства 

внутри страны. Армянские лоббистские организации за рубежом в определенной степени 

достигли своих целей, вынеся армянский вопрос на повестку дня на международных площадках. 

Эти организации часто выстраивают отношения с лицами, принимающими политические 

решения, посредством лоббистской деятельности и прилагают усилия для того, чтобы голос 

армянской общины был услышан на международном уровне. 

Кроме того, армянские организации за рубежом активно действуют в сферах образования, 

культуры, гуманитарной помощи и социальных услуг. Они проводят языковые курсы, 

культурные мероприятия и фестивали, направленные на сохранение армянского языка и 

традиций. Это создает новые возможности для армянских общин в других странах для 

сохранения своей идентичности и передачи ее будущим поколениям. Армянские общины также 

реализуют проекты в Армении, связанные с борьбой с бедностью, развитием здравоохранения 

и поддержкой образования.  

Цель: привлечь внимание к многогранной деятельности армянских организаций в 

Центральной Азии в направлении армянской идеологии и лжи. 

Методология: статья исследована с использованием методов научного метода, 

сравнительного анализа, эмпирического описания и исторического анализа. 

Научная новизна: подход к средствам реализации армянской идеологии в зарубежных 

странах с точки зрения современных реалий. 

Ключевые слова: армянское лобби, конфликт, диаспора, общественное единство, 

армянская община 

 

THE CREATION OF ARMENIAN ORGANISATIONS IN  

CENTRAL ASIA AND ITS "HISTORICAL MISSION" 

 

Yegana Bakhshiyeva 

 

Abstract. The article is devoted to the theoretical study of the influence of Armenian 

organisations in Central Asia on Armenias domestic politics. The study examines the historical roles, 

socio-political relations, and financial capabilities of Armenian organisations in Kazakhstan, 

Uzbekistan, Kyrgyzstan, Turkmenistan and Tajikistan, and the capacity of the Armenian diaspora to 

influence the cultural and political life of the people. The article mainly focuses on the lobbying 

activities of these organisations and their financial support to Armenia. 

The article notes, drowing on theoretical considerations, that organisations' lobbying activities 

play an important role in lobbying Armenian interests in foreign governments, especially on issues such 

as economic assistance in the recognition of Armenian lies and claims, the so-called "Armenian 

genocide." Their activities can indirectly shape public opinion and the political priorities of the 

government within clealy Armenia. 

Armenian lobbying organisations abroad have achieved their goals to a certain extent by putting 

the Armenian issue on the agenda at international platforms. These organisations often build 

relationships with policymakers through lobbying activities and make efforts to ensure that the voice of 

the Armenian community is heard at the international level. 

In addition, Armenian organisations abroad are particularly active in the fields of education and 

culture, humanitarian aid and social service. They organise language courses, cultural events and 

festivals to preserve and spread the Armenian language and culture. This creates new opportunities for 

Armenian communities in other countries to preserve their identity and pass it on to future generations. 

Armenian communities also implement projects in Armenia in areas such as combating poverty, 

providing healthcare services, supporting education, and trying to improve welfare in Armenia. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

145 

Purpose: To draw attention to the multifaceted activities of Armenian organizations in Central 

Asia in the direction of Armenian ideology and lies. 

Methodology: The article is studied using the methods of scientific method, comparative 

analysis, empirical description, and historical analysis. 

Scientific novelty: A new perspective on the mechanisms of Armenian ideology in foreign 

countries from the context of modern realities. 

Keywords: Armenian lobby, conflict, diaspora, public cohesion, Armenian community. 

 

Giriş 

Tarixən Orta Asiyada fəaliyyət göstərən erməni təşkilatları erməni kimliyinin qorunmasını, 

ermənilərin başqa xalqlardan mənimsədikləri mədəni irsin erməni irsi kimi təbliğini özlərinin əsas 

vəzifələri hesab etmişlər. Həmçinin erməni təşkilatları Ermənistanın Orta Asiya dövlətlərində siyasi 

təmsilçiliyinin təmin edilməsi və həmin ölkələrdən Ermənistana humanitar yardım fəaliyyətinin həyata 

keçirilməsi kimi müxtəlif məqsədlərə xidmət ediblər. 

Ermənistanın anti-Azərbaycan, anti-türk siyasətinin təbliği tarixən erməni təşkilatlarının 

fəaliyyətində əsas istiqamətlərdən olmuşdur. Tarixi düşmənçilik missiyalarını özlərindən sonrakı 

nəsillərə ötürən millətçi ermənilər bu gün də cinayətkar əməllərindən çəkinmirlər. 

Hətta II Qarabağ müharibəsindən sonra erməni təşkilatları və icmalarının dünyanın bir sıra 

ölkələrində (Fransa, Böyük Britaniya, İsveç, Polşa, Avstraliya, ABŞ, Niderland, Belçikada) 

Azərbaycan dövlətinin səfirlikləri və müxtəlif beynəlxalq təşkilatların nümayəndəlikləri qarşısında 

keçirdikləri qanunsuz etiraz aksiyaları, törətdikləri cinayət aktları onların separatizmə, terrorizmə 

xidmət etdiyini sübut edir.  

Xaricdəki erməni təşkilatları Ermənistanın daxili siyasətinə də təsir göstərir. Bu təsir onların tarixi 

rollarından, ictimai-siyasi əlaqələrindən, maliyyə imkanlarından və erməni diasporunun xalqın mədəni 

və siyasi həyatındakı əhəmiyyətindən irəli gəlir.  

Orta Asiyada erməni təşkilatları tarix boyu mühüm rol oynamış və müxtəlif sahələrdə fəaliyyət 

göstərmişlər. Xüsusilə XIX əsrin sonlarından etibarən Rusiya imperatorluğunun Orta Asiyada yayılmış 

təsiri nəticəsində ermənilər bir çox sektorlarda, xüsusilə ticarət və sənayedə xüsusi canfəşanlıq ediblər. 

XIX əsrin əvvəllərindən etibarən ermənilər Anadoludan Yaxın Şərqə, Yaxın Şərqdən isə müxtəlif 

coğrafiyalara köç etmişlər. Sovet dövründə və müstəqillik illərində ermənilərin Orta Asiyaya 

köçürülməsinin əsas səbəbi ağır iqtisadi vəziyyət və əlverişsiz siyasi şərait olmuşdur.  

Özbəkistanda erməni lobbiçiliyi mürəkkəb mövzudur, kökləri tarixi, mədəni və geosiyasi 

dinamikadan qaynaqlanır. Ermənistan və Özbəkistanın birbaşa sərhədi olmasa da, iki xalq və onların 

diasporları arasında cəmiyyətin, siyasətin və iqtisadiyyatın müxtəlif aspektlərinə təsir edən 

nəzərəçarpacaq qarşılıqlı əlaqələr mövcuddur. Özbəkistanda əhəmiyyətli erməni icmaları yaranıb və bu 

icmalar ticarət, kənd təsərrüfatı, mədənçilik kimi sahələrdə öz töhfələrini veriblər. [8] 

19-cu əsrin sonlarından ölkədə erməni din xadimləri erməni icmasının təşkilatlanmasında 

əhəmiyyətli rol oynamışlar. Bu məqsədlə Özbəkistanda erməni-qriqoryan icma məktəbləri yaradıldı və 

1899-cu ildən burada erməni qriqorian ibadətgahı fəaliyyətə başladı. Nəticədə 20-ci əsrin əvvəllərində 

ölkədə erməni diasporu iqtisadi cəhətdən daha dayanıqlı oldu və onun rifahı durmadan artmağa davam 

etdi. 1903-cü ildə xüsusi kilsə fərmanı ilə katolikos Mkrtiç Səmərqənddəki erməni kilsəsinin səyi və 

nəzarəti ilə tikilmiş Tatevos Hovsepyants abidəsini təqdis etdi (13). 

Həmçinin 1908-ci ildə Daşkənddə erməni qriqorian kilsəsi də tikilmişdi. 20-ci əsrin əvvəllərində 

burada kilsənin fəaliyyətini tənzimləyən mərkəz yaradıldı. Ermənilər tərəfindən tədricən on üç məktəb, 

üç uşaq bağçası, bir klub və üç kitabxana tikildi. 

1991-ci ildə Özbəkistan müstəqilliyini elan etdikdən sonra Səmərqənddə Daşkənd Erməni 

Mədəniyyət Mərkəzi və Lis Mədəniyyət Mərkəzi yaradılmışdır. Daha sonra 2001-ci ildə Səmərqənd və 

Əndicandakı erməni mərkəzləri birləşdirildi. 2010-cu ilin yanvarında Səmərqənddə Erməni Milli 

Mədəniyyət Mərkəzinin yeni ofisi açıldı. Ölkədə erməni icmasının məqsədi ermənilərin milli kimliyini 

qorumaq, erməni dili və dininin geniş təbliğatını təşkil etmək idi (13). 

Bu gün Özbəkistanda özbək türklərindən başqa, 120-dən çox millət yaşayır və onların hamısı 

Özbəkistan Respublikasının vətəndaşlarıdır. Ölkə konstitusiyası bərabər hüquqlara, azadlıqlara təminat 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

146 

verir. Özbəkistanda erməni təşkilatları digər Orta Asiya ölkələrilə müqayisədə daha böyük aktivlik 

göstərirlər. 50 min erməni Özbəkistan vətəndaşılığını qəbul etmişdir (14). 

Vaxtilə hər iki ölkənin Sovet İttifaqının bir hissəsi olması Ermənistan və Özbəkistan əhalisinin 

bir-birinə qarışmasını və miqrasiyasını asanlaşdırmağa kömək etmişdir. Bu tarixi əlaqə Özbəkistandakı 

kiçik erməni icmalarına miras qoyularaq bugünədək davam etdirilir. Özbəkistandakı erməni kilsələri, 

mədəniyyət mərkəzləri və məktəbləri erməni irsinin qorunması üçün mərkəz rolunu oynayır. Bu 

qurumlar həm də ermənilər və özbəklər arasında mədəni mübadilələri gücləndirir. Özbəkistandakı 

ermənilər tez-tez erməni mədəniyyətini önə çıxaran və icma əlaqələrini gücləndirən festivallar və 

sərgilər kimi mədəni tədbirlər təşkil edirlər. Özbəkistandakı erməni sahibkarlar və biznes liderləri yerli 

iqtisadiyyata töhfə verirlər ki, bu da dolayısı ilə iqtisadi siyasətə və ikitərəfli ticarət əlaqələrinə təsir 

göstərə bilir. İnvestisiya və biznes təşəbbüsləri çox vaxt lobbiçilik məqsədi daşıyır (2). 

Özbəkistandakı erməni iş adamları və sahibkarları mədənçıxarma və kənd təsərrüfatı sahələrində 

möhkəmlənməyə çalışırlar. Özbəkistanın ən qədim və fəal erməni təşkilatlarından biri olan Ermənistan 

Ümumi Xeyriyyə Birliyi (AGBO) ermənilərin sosial və iqtisadi inkişafına dəstək verir. AGBO 

Ermənistanın mövqeyini gücləndirmək üçün müxtəlif maarifləndirici və mədəni tədbirlər təşkil edir 

(13). 

Bu gün Özbəkistandakı erməni diasporu sayca azalsa da, mədəni və sosial cəhətdən fəaldır. 

Erməni diasporu Özbəkistanın mədəni mozaikasının mühüm hissəsi kimi mövcud olmaqda davam edir 

və müxtəlif fəaliyyətlərlə öz mədəni kimliyini qoruyub saxlayır. 

Lakin hazırda Özbəkistandakı erməni icmasında bir çox əsaslı problemlər mövcuddur. İrəvanda 

keçirilən Ümumerməni Forumunda iştirak edən Özbəkistanın erməni icmasının rəhbəri Sergey 

Andreasov icmanın problemlərinə toxunaraq qeyd edib ki, Özbəkistanın erməni icmasının 

nümayəndələri erməni dilini çox az bilirlər, baxmayaraq ki, Ermənistan Daxili İşlər Nazirliyi icmanı 

lazımi dərsliklərlə təmin edir. “Mən dəfələrlə Daxili İşlər Nazirliyinə müraciət etmişəm, xahiş etmişəm 

ki, rusdilli ermənilər üçün nəzərdə tutulmuş erməni dili və ədəbiyyatı dərsliklərini bizim icmaya 

göndərsinlər” (9). 

“Erməni koloniyaları” televiziya layihəsinin müəllifi Arevik Orbelyan Özbəkistanda yaşayan 

ermənilərlə görüşündə qeyd edib ki, bu gün erməni mədəniyyət mərkəzinin yerləşdiyi və daxilində 

ictimai fəaliyyətlərin həyata keçirildiyi paytaxt Daşkənddə iştirakçılar, xüsusən də gənclər azdır. O, 

erməni dili sinfi, tarix kurslarının mövcud olmasına baxmayaraq, iştirakçıların azlıq təşkil etdiyini 

vurğulayıb (4). Arevik Orbelyanın sözlərinə görə, bu gün Özbəkistanda yaşayan erməniləri Müqəddəs 

Filip Erməni Kilsəsi və onun keşişi Ovannes Qriqoryan birləşdirib, kilsə konsolidasiyanı, kilsə 

bayramları vasitəsilə birləşməyi və s. öz funksiyalarından biri hesab edir (3). 

Bu mənada Özbəkistandakı Erməni Apostol Kilsəsi erməni icmasının dini ehtiyaclarına xidmət 

etməklə məşğuldur. Daşkənddəki Müqəddəs Qriqori İlluminator Kilsəsi kimi kilsələr isə ibadət və icma 

toplantılarının təşkilatçılığını həyata keçirir. 

Özbəkistandakı Erməni Apostol Kilsəsi ölkədəki erməni icması arasında erməni mədəni 

kimliyinin qorunmasında həlledici rol oynayır. Burada təkcə dini ayinlər deyil, həm də əsasən 

müsəlmanların yaşadığı Mərkəzi Asiya dövlətində erməni iddialarını təbliğ edən mədəni və sosial 

toplantılar keçirilir. 

1950-ci illərdə ermənilərin Qazaxıstana köçməsi İ.Stalinin “xalqları sürgün siyasəti”dən irəli 

gəlirdi. Bu dövrdə ermənilərin Qazaxıstana deportasiyası və ya məcburi köçürülməsi baş verdi. Hazırda 

Qazaxıstanda 25 minə yaxın erməni yaşayır. Əksəriyyət Almatıda, qalanları isə Pavlodar, Kostanay, 

Aktyubinsk, Karaqanda, Aktau, Astana və Atırau şəhərlərində cəmləşib (12). 

Digər ölkələrdə olduğu kimi, Qazaxıstanda da erməni diasporu bir etnik qrup çərçivəsində milli 

simasını, həyat tərzini, adət və ənənələrini, ana dilini, inancını, tarixini və mədəniyyətini qoruyub 

saxlamağa imkan verən icmada birləşib (10). 

2004-cü ilin 30 oktyabrında Almatıda Orta Asiyada ilk erməni mədəniyyət mərkəzi olan Nair'i 

Erməni Mədəniyyət Mərkəzləri Assosiasiyası açıldı, ardınca Müqəddəs Karabet erməni kilsəsinin 

təqdis mərasimi keçirildi. Bu gün Nair'i Erməni Mədəniyyət Mərkəzləri Assosiasiyasında birləşmiş 18 

erməni icma təşkilatı fəaliyyət göstərir (1). Bu təşkilatlar Nur Sultan Almatı, Aktobe, Atırau, Aktau, 

Karaqanda, Kustanay, Kokşetau, Oral (Uralsk), Özkaman, Ust-Kamenoqorsk və Petropavlovsk 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

147 

şəhərlərində yerləşir. Bunlara Pavlodar, Şımkend, Semeye, Taldıkorqan və Derjavinsk şəhərlərindəki 

binaları da əlavə etmək olar. Həmçinin erməni icma təşkilatlarının nəzdində 18 bazar günü məktəbi, 11 

rəqs qrupu, 3 xor və 1 “Artest” rəsm qalereyası fəaliyyət göstərir (15). 

Bundan başqa 2014-cü ilin avqustunda Almatıda “Qazaxıstan Erməniləri İttifaqı Masis” təşkilatı 

qeydiyyatdan keçib. 2015-ci ildə “Masis” Qazaxıstan Xalq Assambleyasına daxil edilib. Bu gün onun 

tərkibinə Almatı, Nur Sultan, Aktobe, Aktau, Petropavlovsk, Semey, Derjavinsk və Kokşetau 

şəhərlərində fəaliyyət göstərən 8 icma daxildir (10). 

Erməni diasporu Qazaxıstanda öz istəklərini mədəniyyət mərkəzləri vasitəsilə həyata keçirir. 

Mədəniyyət mərkəzləri erməni diasporunun inkişafına öz töhfəsini verir. Bundan əlavə, onun fəaliyyəti 

qismən dövlət tərəfindən maliyyələşdirilir. 

Qazaxıstanda kiçik erməni Apostol Kilsələrindən biri Almatıdakı Müqəddəs Qriqori İşıqlandırıcı 

Erməni Apostol Kilsəsidir. O, Qazaxıstanda yaşayan ermənilər üçün mənəvi mərkəz rolunu oynayır. 

Bundan başqa Sadi Fort-Şevçenko şəhərinin köhnə qəbiristanlığında erməni icmasına məxsus iki 

ibadətgah və 2006-cı ildə Almatıda tikilmiş bina mövcuddur (6). 

Türkmənistandakı erməni icması ilk dəfə 19-cu əsrin ortalarında Orta Asiyanın Rusiyaya 

birləşdirilməsindən sonra yaranıb. Ermənilər Aşqabad, Krasnovodsk (Türkmənbaşı), Mari (keçmiş 

Mərv), Türkmənabad, Nebit-Dağ (Balkanabad), Qızıllarvat, Taşqüz (Daşoğuz), Annam və s. ərazilərdə 

məskunlaşıblar. Hazırda Türkmənistanda təxminən 30000 erməni yaşayır. 

Türkmənistanda hazırda fəaliyyət göstərən əsas erməni təşkilatı Erməni Mədəniyyət Mərkəzidir. 

Türkmənistanda yaşayan bütün ermənilərin dediyi kimi, ermənilərlə türkmənlər arasında münasibətlər 

həmişə yaxşı olub. Lakin bir çox səbəblərdən Aşqabad və Krasnovodskdakı Erməni Mədəniyyət 

Mərkəzləri Ədliyyə Nazirliyində rəsmi qeydiyyatdan keçə bilməyiblər. 

Bundan başqa, Türkmənistanda Ermənistan Respublikasının səfirliyinin dəstəyi ilə fəaliyyət 

göstərən üç erməni məktəbi var, onlardan biri də Aşqabaddadır. 

Eləcə də Türkmənistanda güclü neft-qaz təsərrüfatının əsasını qoyan “Türkmənneft” birliyində 

çoxlu sayda erməni cəmləşib. Məhz bu birlikdə çalışan ermənilər birlik vasitəsilə Ermənistana maliyyə 

yardımlarının təşkilini həyata keçirirlər (5). 

19-cu əsrin sonlarında Tacikistana köçən ilk erməni mühacirlər əsasən sənətkarlar, tacirlər və 

həkimlər olub. Sovet dövründə isə burada məskunlaşan erməni iş adamları və sənayeçiləri artıq pambıq, 

neft, elektrik enerjisi istehsalı və hasilatının əhəmiyyətli hissəsinə sahib idilər və ticarətdə monopoliya 

yaratmışdılar. 

1989-cu il siyahıyaalınmasına əsasən, Tacikistanda 5630 erməni yaşayırdı. Daha sonra SSRİ-nin 

dağılması və ölkədə başlayan vətəndaş müharibəsi ilə əlaqədar ermənilər mühacirət etməyə başladılar 

(5). 

Bu gün Tacikistanda 3000-ə yaxın erməni yaşayır. Hazırda ölkədə erməni mədəniyyət və icma 

təşkilatı olan, 1989-cu ildə Düşənbədə yaradılmış “Mesrop Maştots” adlı icma təşkilatı fəaliyyət 

göstərir (7). Bu təşkilatı 20 il boks üzrə Tacikistan çempionu, sonra isə Sovet Tacikistanının əməkdar 

məşqçisi olmuş Telman Qurgenoviç Voskanyan yaradıb və hal-hazırda da ona rəhbərlik edir. Mesrop 

Maştots Erməni Mədəniyyət Mərkəzinin səyləri ilə 2009-cu ildə Tacikistanda bir günlük erməni 

məktəbi və rəqs qrupu açılıb, burada həm erməni, həm də tacik xalq rəqsləri tədris olunur. Lakin 

Tacikistandakı erməni diasporu digər Orta Asiya dövlətlərində olduğu kimi güclü deyil (8). 

Qırğızıstanda tarixən yaşayan ermənilər əsasən sahibkarlar, sənətçilər, müəllimlər, elm adamları 

və həkimlər olub. 2003-cü ilin statistikasına əsasən Qırğızıstanda 1364 erməni, əsasən, ölkənin paytaxtı 

Bişkekdə məskunlaşıb. Hazırda Çuy, Oş və Cəlal-Abad bölgələrində də ermənilər yaşamaqdadırlar. 

Qırğızıstanda yaşayan ermənilər əsasən humanitar, mədəni tədbirlərin keçirilməsi sahəsində 

ixtisaslaşmış və bu istiqamətdə erməni mədəniyyətinin təbliğini həyata keçirirlər. Məsələn, 1994-cü 

ildən ermənilər dövlətin təşəbbüsü ilə yaradılmış “Qırğızıstan Xalq Birliyi” ictimai təşkilatının 

üzvüdürlər. 1996-cı ildə Bişkekdə Qırğızıstan erməniləri tərəfindən “Kervan” adlı qeyri-hökumət 

təşkilatı yaradılıb və hazırda fəaliyyətini davam etdirir. Bundan başqa, 1999-cu ildə Qırğızıstan 

Respublikasında yaşayan erməni əsilli alim Qriqori Balyanın “Qırğızıstandakı ermənilər” kitabı nəşr 

edilmişdir (11). 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

148 

Lakin 2010-cu ildə ölkədə ermənilərin sayı xeyli azalıb. Qırğızıstan Respublikası Milli Statistika 

Komitəsinin 2020-ci il məlumatına görə, ölkədə rəsmi olaraq cəmi 788 erməni yaşadığı qeyd olunur. 

Qırğızıstanda erməni icmasının həyatında iştirak etməyən 1500 müsəlman ermənilər - həmşinlər də 

yaşayır. 

Qırğızıstanda hazırkı erməni diasporunun fəaliyyəti tanınmış qırğız iş adamı Henrik Balyanın 

səyləri ilə bağlıdır. O, Qırğızıstan Xalqlar Assambleyasının sədri Tokon Mamıtova erməni diaspor 

qurumlarını rəsmi səviyyədə “diriltmək” təklifi ilə çıxış etmiş və onun təklifi Assambleya tərəfindən 

müsbət qarşılanmışdı (11). 

2017-ci ilin martında Qırğızıstanda yaşayan erməni iş adamları “Ararat Erməni İcması” adlı yeni 

ictimai təşkilat yaradıb və rəsmi qeydiyyatdan keçiriblər. Onların səyi ilə “Ermənistan evi” təmir 

olunmuş, gündüz məktəbi açılmış, rəqs qrupu yaradılmış, erməni kitabxanası təmir edilmişdi. 

Orta Asiyada fəaliyyət göstərən erməni təşkilatlarının tədqiqi zamanı belə nəticəyə gəlmək olar 

ki, regionda ermənilər iki qrupa ayrılıblar. Tarixən bölgədə məskunlaşan ermənilər və bölgəyə sonradan 

gələn ermənilər. Orta Asiyada yaşayan ermənilər müxtəlif ümumi mədəni dəyərlərə və oxşar kimliklərə 

malikdirlər. Amma təəssüf ki, onlar təkcə öz mədəni dəyərlərini qorumaq üçün deyil, həm də vətənləri 

Ermənistanın tələbi ilə qondarma “erməni soyqırımı”nı tanımaq üçün çalışırlar.  

 

Nəticə 

Tədqiqat işinin araşdırılması zamanı belə nəticəyə gəlinmişdir ki, tarixən erməni yalanlarının 

böyük vüsət aldığı bir dövrdə onların çoxsaylı və çoxşaxəli təşkilatları erməni iddialarının 

gerçəkləşməsi naminə əsaslı işlər görmüşdür. 

Məlum olduğu kimi, ermənilər özlərini tanıyandan ən böyük düşmənləri kimi, türkləri görüblər. 

İki əsrdən çox onların Azərbaycan və Türkiyədə müxtəlif vaxtlarda törətdikləri terror aktları və 

soyqırımları buna əyani sübutdur. Bu azmış kimi, hər zaman erməni lobbisi dünyada özünü məzlum 

millət kimi göstərərək, haqlı çıxarmaq istəyiblər. Hətta bir çox dövlətləri türklərin onları guya 

“soyqırım”a məruz qoyduqlarına inandırıblar. 

Ermənilər öz hüquq və mənafelərini gücləndirmək məqsədilə Orta Asiya dövlətlərində milli 

təşkilatlanma prosesində müəyyən mənada məqsədlərinə çatıblar. Bu lobbiçilik siyasətində ictimai 

dərnək və cəmiyyətlərin təcrübəsi əsasında erməni milli təşkilatları və partiyaları yaradılıb. Bütün 

erməni təşkilatlarını birləşdirən vahid məqsəd Ermənistanın beynəlxalq səviyyədə effektiv təmsil 

olunmasına töhfələr vermək və güclü diaspor şəbəkəsi yaratmaq olub. 

Ermənilərin eləcə də yaşadıqları ölkələrin kütləvi informasiya vasitələrinə təsir göstərmək 

imkanları olub. Onlar fəaliyyətlərində Azərbaycanı hədəf seçib və Azərbaycana qarşı fobiya yaradıblar.  

Dünya dövlətlərinin şahidi olduğu və Ermənistanın da mütləq olaraq bildiyi kimi bu məsələdə 

Azərbaycan həm tarixə, həm beynəlxalq hüquqa, həm də ədalətə əsaslanır. Lakin ermənilərin yürütdüyü 

təcavüzkar siyasət və iddialar heç nəyə əsaslanmır. 

Eləcə də Orta Asiyadakı erməni təşkilatlarının həm daxili fəaliyyəti, həm də qlobal diaspora təsir 

qüvvəsi günbəgün sarsılmaqdadır. Belə ki, Ermənistan hökuməti son on ildə təşkilat-diaspor 

birliyindən, iqtisadiyyatı bərpa etmək potensialından istifadə edə bilmir. Bu səbəbdən bir sıra erməni 

sahibkarlar investisiya qoymaqdan geri çəkiliblər. 

Üstəlik, Ermənistan diasporunun digər mühüm təsir vasitəsi olan İran və Suriyadakı ermənilərlə 

bağlı ciddi problemlər mövcuddur. Bu dövlətlərdə yaşayan erməni azlıqları siyasi rejimin artan 

təzyiqləri ilə üz-üzə qalıblar (16). 

Bununla yanaşı, xarici ölkələrdə ermənilərin azərbaycanlılara qarşı əsassız iddiaları, təcavüzkar 

əməllərinə qarşı bəzi beynəlxalq təşkilatların, xüsusilə beynəlxalq QHT-lərin, o cümlədən “Freedom 

House”, “Amnesty International”, “Human Rights Watch”, “Trensparency İnternational”, “Free Press”, 

“Mercy Corps”, “Beynəlxalq Böhran Qrupu”, “Sərhədsiz Repartyorlar”, OCCRP və digər bu kimi 

qurumlar və bir sıra Qərb təşkilatlarının səssizliyi acı təəssüf doğurur. Hansı ki, sözügedən təşkilatlar 

ermənipərəst qüvvələrdən faydalanaraq xüsusilə II Qarabağ müharibəsində Azərbaycan əleyhinə 

informasiya müharibəsi başlatmış və dünya birliyini sərsəm ermənisayaq bəyanatlara inanmağa cəhd 

göstərmişlər. 

 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

149 

 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

1. About AGBU". Armenian General Benevolent Union. Archived from the original on 27 

August 2008. Retrieved 2008-08-12. https://agbu.org/ 

2. Armenian diaspora, its role and influencehttps://www.refworld.org/reference/country-

rep/gbrfco/2015/en/104642 

3. Armenian national Committee of America. About ANCA https://anca.org/about-anca/ 

4. Artsakh Relief.Our fight for hope.https://agbu.org/artsakh-relief 

5. Assembly's 2024 D.C. & Yerevan Summer Internship Programs Come To A Successful 

Closehttps://www.armenian-assembly.org/post/assembly-s-2024-d-c-yerevan-summer-internship-

programs-come-to-a-successful-close 

6. Boghos Nubar Pasha – Biography" 25 October 2015. https://armenian-history.com/bogos-

nubar-pasha/ 

7. HayDzayn Breaking news from Armeia and a whole lot more". haydzayn.com. Archived 

from the original on 2018-12-28. 

https://politikaakademisi.org/2021/04/17/orta-asyada-ermeni-diyasporasi/ 

8. Orta Asya’da Ermeni Diyasporası 

9. Role of national and cultural centers of Uzbekistan in public life Ochilova 

NigoraRuzimuratovnafile:///C:/Users/HUAWEI/Downloads/Vol_16_N_05_17.pdf 

10. Адилбаев Жалгас Жумаевич. Сотрудничество между Республикой Казахстан и 

Республикой Армения: современное состояние и перспективы (1991-2016 гг.) Ереван, 2018 год. 

C-67. 

11. Министерство иностранных дел Республики Армения. Двусторонние отношения 

Киргизии. 07.02.2015г. https://www.mfa.am/ru/bilateral-relations/kg, (27.03.2021). 

12. Офис главного уполномоченного по делам диаспоры ра, Diaspora – 

Kazakhstan, http://diaspora.gov.am/ru/pages/19/kazakhstan, (25.03.2021). 

13. Этнический атлас Узбекистана. Институт «Открытое Общество» — Фонд содействия 

— Узбекистан, 2002. Совместное издание «ИООФС — Узбекистан» и ЛИА Р. Элинина, 2002 г. 

Арманлар (Этнические меньшинства. Армяне), (29.03.2021). 

14. Ուզբեկստանի հայ համայնք. Մեզ անհրաժեշտ է զգալ հայրենիքի 

ջերմությունըhttps://news.am/arm/news/74715.html 

15. Ուզբեկստանի հայերը պահպանում են հայկական ավանդույթները. «Սփյուռքի 

ձայնը»https://hy.armradio.am/archives/390635 

 

 

Rəyçi: ps.f.d.,dos. Südabə Hüseynova 

 

 

 

  

https://web.archive.org/web/20080827212306/http:/agbu.org/aboutagbu/default.asp
http://www.agbu.org/aboutagbu/default.asp
https://agbu.org/
https://anca.org/about-anca/
https://agbu.org/artsakh-relief
https://www.armenian-assembly.org/post/assembly-s-2024-d-c-yerevan-summer-internship-programs-come-to-a-successful-close
https://www.armenian-assembly.org/post/assembly-s-2024-d-c-yerevan-summer-internship-programs-come-to-a-successful-close
file:///C:/Users/user/Downloads/Boghos%20Nubar%20Pasha%20–%20Biography%22
https://web.archive.org/web/20181228175151/https:/haydzayn.com/en/page/Aysor%20Poghos%20Nowbar%20P%60ashayi%20tsnndyan%20orn%20e_83847
https://haydzayn.com/en/page/Aysor%20Poghos%20Nowbar%20P%60ashayi%20tsnndyan%20orn%20e_83847
https://www.mfa.am/ru/bilateral-relations/kg
http://diaspora.gov.am/ru/pages/19/kazakhstan
https://hy.armradio.am/archives/390635


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

150 

UOT 32 

https://doi.org/10.30546/ifs.2025.2(45).0150 

 

РЕЛИГИОЗНЫЙ ФАКТОР В ОТНОШЕНИЯХ АРМЕНИИ И ГРУЗИИ  

 

Назия Мамедова 

Институт Философии и Социологии НАНА, Азербайджан 

mamedovanaziya@mail.ru 

https://orcid.org: 0000-0002-8594-6510  

 

Резюме. В статье рассматривается влияние религиозного фактора на межгосударственные 

отношения между Арменией и Грузией. Установлено, что религиозная идентичность оказывает 

значительное воздействие на формирование национальной идентичности как у грузин, так и у 

армян. Религиозные лидеры обеих стран выступают активными участниками политических 

процессов, что придает конфессиональному аспекту особое значение в развитии двусторонних 

отношений между Арменией и Грузией. Отдельное внимание уделяется взаимодействию 

руководителей церквей Армении и Грузии. Претензии Армянской церкви на историко-

культурные памятники в Грузии остаются и по сей день.  

Цель исследования: выявить особенности влияния религиозного фактора на армяно-

грузинские отношения, а также определить роль и место религии в общественно-политических 

процессах данных государств.  

Методология: в исследовании применялись методы сравнительного анализа и контент-

анализа.  

Научная новизна: двусторонние отношения между Арменией и Грузией впервые 

рассматриваются в контексте религиозного фактора, влияющего на их политическое и 

культурное взаимодействие. 

Ключевые слова: церковь, религия, двусторонние отношения, Грузия, Армения 

 

 

ERMƏNİSTAN-GÜRCÜSTAN MÜNASİBƏTLƏRİNDƏ DİN AMİLİ 

 

Naziyə Məmmədova 

 

Xülasə. Bu məqalə Ermənistanla Gürcüstan arasında münasibətlərdə dini amilin təsirinin 

öyrənilməsinə həsr edilmişdir. Erməni Apostol Kilsəsi ermənilər və Gürcü Pravoslav Kilsəsi gürcülər 

arasında dini kimliklə yanaşı, milli kimliyin formalaşmasına da əhəmiyyətli dərəcədə təsir göstərmişdir. 

Tədqiqat zamanı dini rəhbərlərin və ümumiyyətlə, dinin Ermənistan və Gürcüstandakı siyasi 

proseslərdə fəal iştirak etdiyi və ona təsir göstərdiyi müəyyən edilmişdir. Ermənistan və Gürcüstan 

kilsələrinin rəhbərlərinin münasibətləri xüsusi təhlil edilmişdir. Erməni kilsəsi ilə gürcü kilsəsi arasında 

münaqişə və fikir ayrılıqları bu günə qədər davam edir. Erməni kilsəsinin Gürcüstandakı tarixi-mədəni 

abidələrə iddiaları Ermənistan və Gürcüstan arasında mövcüd olan mədəni və siyasi ziddiyyətləri əks 

etdirir ki, bu da dinin dövlətlərarası münasibətlərdə əhəmiyyətini bir daha təsdiqləyir. 

Məqsəd: din amilinin ikitərəfli münasibətlərə təsiri, habelə Ermənistan və Gürcüstanın daxili 

ictimai-siyasi proseslərdə rolu və yeri təhlil olunur.  

Metodologiya: tədqiqat zamanı müqayisəli təhlil və kontent-analiz metodlarından istifadə 

edilmişdir.  

Elmi yenilik: Ermənistan və Gürcüstan arasında ikitərəfli münasibətlər dini amilin təsiri 

kontekstində tədqiq edilir. 

Açar sözlər: kilsə, din, ikitərəfli münasibətlər, Gürcüstan, Ermənistan 

 

 

  

https://orcid.org/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

151 

THE FACTOR OF RELIGION IN ARMENIA-GEORGIA RELATIONS 

 

Naziya Mamedova 

 

Abstract. This article examines the influence of religion on interstate relations between Armenia 

and Georgia. Religious identity associated with the Armenian Apostolic Church and the Georgian 

Orthodox Church significantly influences the formation of national identity among both Georgians and 

Armenians. The study found that religious leaders and religion in general have a significant impact on 

political processes in Armenia and Georgia. Particular attention is paid to the relationship between the 

leaders of the Armenia and Georgian churches. Conflicts and disagreements between the Armenian 

Apostolic Church and the Georgian Orthodox Church persist to this day. The Armenian Church's claims 

to historical and cultural monuments in Georgia reflect deeper national and political contradictions 

between Armenia and Georgia, confirming the importance of religion in inter-state relations. 

Purpose: This article examines the influence of religion on bilateral relations, as well as the role 

and place of religion in socio-political processes in these countries.  

Methodology: The methods of comparative and content analysis were used in this study.  

Scientific novelty: Bilateral relations between Armenia and Georgia are examined in the context 

of the influence of the religious factor. 

Keywords: church, religion, bilateral relations, Georgia, Armenia 

 

Введение 

На современном этапе на взаимоотношения между Арменией и Грузией влияют 

множество факторов, среди которых религия занимает особое место. Общеизвестно, что 

государственной религией в Грузии и Армении является христианство, которое сыграло 

значительную роль в формировании национального самосознания у грузин и армян.  

Религия, после объявления независимости в 1991 году и в Грузии, и в Армении прочно 

заняла свое место в общественно-политических процессах, а религиозные лидеры стали 

активными их участниками. Поскольку в 1990-е годы роль религии в постсоветском обществе 

сильно возросла, а религиозная сфера заметно политизировалась, в националистических кругах 

Армении и Грузии стали очень популярными религиозные лозунги. Так, грузинские и 

армянские националистические партии и правительства пытались использовать для своих целей 

авторитет церкви. Помимо влияния на внутренние процессы, религиозные учреждения данных 

государств сыграли немаловажную роль и во внешней политике. 

Все вышесказанное обусловливает актуальность темы. Таким образом, целью 

исследовательской работы является изучение роли и места религии в армяно-грузинских 

отношениях. 

Для достижения этой цели были поставлены следующие задачи: 

1) определить роль и место религии в формировании национальных идентичностей в 

Грузии и Армении; 

2) рассмотреть различия и сходства в деятельности Армянской церкви и Грузинской 

православной церкви; 

3) определить влияние религии в общественно-политической жизни Грузии и Армении; 

4) изучить религию как фактор внешней политики и проанализировать влияние на 

двусторонние отношения. 

Объектом исследования являются межгосударственные отношения Армении и Грузии, а 

предметом – религиозные аспекты этих отношений.  

Методология. В ходе работы использовались методы сравнительного анализа и контент-

анализа. Ознакомившись с контентом грузинских и армянских СМИ по выборке «религия» или 

«церковь» можно прийти к выводу, что на сегодняшний день религия превратилась не только в 

выражение системы взглядов человека, но и в мощный институт, ставший активным актором в 

политике и медиа. Лишь небольшой процент изученных материалов носит нейтральный 

характер, сообщая о новостях культуры, связанных с церковью. Основное содержание статей 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

152 

направлено на создание позитивного имиджа церкви и лишь крайне незначительное количество 

статей отзываются о деятельности церкви отрицательно.  

Научная гипотеза данной статьи выражается следующим образом:  

1. Религиозная идентичность, связанная с Армянской апостольской церковью и 

Грузинской православной церковью, которая значительно влияет на формирование 

национальной идентичности как в Армении, так и в Грузии; 

2. Претензии Армянской церкви на историко-культурные памятники в Грузии отражают 

существующие национальные и политические противоречия между Арменией и Грузией, что 

подтверждает значимость религии в межгосударственных отношениях. 

В некоторых странах религия тесно связана с национальной идентичностью, что может 

приводить к усилению религиозного национализма. Роль религиозного фактора в этническом 

развитии и национальном самосознании усиливается, когда какая-то группа отличается от 

основного этнического большинства по религиозной принадлежности. В подобных случаях 

религия выступает как дезинтегрирующий фактор, и религиозное отличие может привести к 

возникновению конфликтов.  

Это особенно актуально для стран с ярко выраженной религиозной идентичностью. В 

таких странах религиозные элементы могут сильно влиять на внешнюю политику и 

дипломатические отношения с другими государствами. 

Этническая идентичность формируется под влиянием разных факторов. К числу таких 

факторов относится и религиозная принадлежность. Религиозная и этническая идентичность 

изучается многими. Впервые проблема религии как фактора внешней политики была поднята 

Самуэлем Хантингтоном в работе «Столкновение цивилизаций». Религиозные различия, по его 

мнению, могли стать основой для конфликтов. При этом в современном мире причинами 

конфликтов могут стать не только религиозный и культурный, но и идеологический или 

экономический факторы. Церковь на протяжении истории была не только значимым 

социальным институтом, но и важным центром политической власти. Она признается 

обществом и государством как самостоятельная сила с собственными политическими 

интересами, обладающая как прямыми, так и косвенными ресурсами для достижения своих 

целей. Основным источником её власти является авторитет, который проявляется в симпатии 

граждан и общества к определённым лицам, связанным с церковью. 

Таким образом, фактор религии в международных отношениях - это многогранный 

фактор, который может быть как источником конфликтов, так и основой для диалога и 

сотрудничества. Влияние религии проявляется не только в прямом виде на основе религиозных 

различий, но и в более сложных формах, как например, через дипломатические отношения. 

Поэтому в современном мире необходимо учитывать религиозный фактор при анализе внешней 

политики и международных отношений. 

Роль религии в общественно-политической жизни Грузии. 

Христианство как официальная религия Грузии было утверждено как в IV века, в районе 

326 года. В настоящее время Грузинскую православную церковь возглавляет Католикос-

Патриарх Илия II (был избран в 1977 году) [27]. Его рейтинг доверия среди населения 

практически во всех проводимых опросах выше рейтинга любого публичного лица [10, c.202]. 

Именно личный авторитет Илии II является одной из причин повышенной популярности 

Грузинской православной церкви. 

В Грузии церковь имеет большое значение в формировании грузинской национальной 

идентичности. Возрождение православия и церкви началось в Грузии в начале 1990-х годов. 

Религия заполнила собой идеологический вакуум, возникший после распада СССР. По словам 

директора аналитического центра «Республиканский институт» Ивлиан Хаиндрава: 

«православие сыграло важную роль для определения самоидентификации грузин после 

обретения независимости в 1991 году. Светские власти страны оказались частично или 

полностью несостоятельны решать социальные и иные проблемы. Разочарование людей 

властями укрепило позиции церкви, как последней надежды или даже источника чудесного 

избавления и спасения» [22]. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

153 

Согласно последней переписи населения, проведенной в 2014 году, 83,5 процента 

населения Грузии считают себя православными христианами, около 10 процентов населения 

являются мусульманами [14]. 

В 2002 году между правительством и Грузинской православной церковью было подписано 

конституционное соглашение, так называемый конкордат (соглашение). По нему православие - 

это законодательно привилегированная религия в стране, а Католикос-Патриарх Грузии 

считается неприкосновенным. 

В настоящее время в соответствии со статьей 9 Конституции Грузии, каждый гражданин 

равен перед законом независимо от его вероисповедания. Однако «признавая при этом 

исключительную роль Грузинской Апостольской Автокефальной Православной Церкви в 

истории Грузии и ее независимость от государства» [19]. «Грузинская Православная Церковь 

- это автокефальная церковь, официальная религиозная организация государства. Она имеет 

свою иерархическую структуру, возглавляемую Католикосом-Патриархом, которая играет 

важную роль в жизни общества, будучи не только религиозной, но также общественно-

культурной институцией» [21]. 

За 30 лет независимости Грузии сложилась так, что Грузинская Православная Церковь 

стала самым влиятельным институтом в стране. Многие грузинские политики часто 

апеллировали к церкви, стремясь обзавестись поддержкой Илии II. Ни одно из правительств 

Грузии, никогда не имело открытого конфликта с церковью. Наоборот, власти Грузии всегда 

стремились к «сотрудничеству» с церковью. 

В начале января 2013 года на праздновании 80-летнего юбилея патриарха Илии II 

грузинский народ стал свидетелем приветливой беседы двух непримиримых соперников: 

президента Михаила Саакашвили и премьер-министра Бидзина Иванишвили. В 2015 году 

Президент Грузии Георгий Маргвелашвили призвал народ молиться за здоровье патриарха. 25 

марта 2018 года премьер-министр Грузии Георгий Квирикашвили заявил, что «вернув церковь, 

Грузия восстановила историческую справедливость. Государство и церковь делают друг друга 

сильнее» [14, c.668]. Все приведенные факты и заявления официальных лиц в СМИ 

демонстрируют тесную связь между религией и политикой в стране. 

В кризисных ситуациях в Грузии очень часто государство нуждается в поддержке церкви, 

поскольку она, сохранив свое влияние, является одним из источников его легитимации. Так, 

перед последними парламентскими выборами 2024 года основатель партии «Грузинской 

мечты» Бидзина Иванишвили на встрече, состоявшейся в рамках предвыборного регионального 

турне партии в Озургети заявил, что «миссия поддержки православия, как идентичности 

грузинского государства, будет четко отражена в Конституции Грузии, если правящая 

партия получит конституционное большинство на выборах» [12].  

Патриарх активно участвует не только во внутренних процессах, но также и во внешней 

политике грузинского государства. Таким образом, религия стала для Грузии не только 

инструментом сплочения нации, но и идеологически важным механизмом для осуществления 

внешней и внутренней политики в стране. 

Роль религии в общественно-политической жизни Армении. 

Армяне связывают свою историю принятия христианства с Григорием Просветителем. 

Армянская церковь имеет значимую роль в формировании национальной идентичности армян 

и занимает определенное место в общественно-политической жизни армянского народа. 

Профессор Муса Гасымлы отмечает, что «церковь являлась фактором, объединявшим всех 

армян» [1], «ее влияние на армянскую общину было велико» [3]. Как отмечает турецкая 

исследовательница З. Искефиели «в формировании идентичности армянской общины большую 

роль играла религия и, в частности, церковь. Влияние церкви на армянскую идентичность 

настолько велико, что у армян понятия религия и национальность, церковь и армянский язык 

тесно переплетены, потому что именно Армянская церковь является родоначальницей идеи 

армянского государства, а впоследствии, формирующей и направляющей жизнь армянской 

общины» [2]. На протяжении многих десятилетий, армянская церковь являлась идейным 

покровителем армянского национализма, а впоследствии терроризма и сепаратизма.  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

154 

В настоящее время Армения является одной из немногих стран мира, имеющая 

моноэтническую и моноконфессиональную структуру. Большинство населения Армении 

считают себя христианами и являются последователями Армянской апостольской церкви. 

Среди постсоветских стран Армения отличается одним из самых высоких уровней 

религиозности населения и роли религиозных организаций в общественной жизни. «Согласно 

опросу «World Values Survey», проведённому в Армении в 2011 году, 89,3 процентов от общего 

числа опрошенных армян указали на важность религии в своей жизни: 57,5 процентов армян 

указали, что религия играет очень важную роль в их жизни... Важной религию считали и 

представители молодого и среднего поколения – 88,3 процентов в возрастной группе до 29 лет 

и 88,4 процентов в группе от 30 до 49 лет. По этим показателям Армения стоит в одном ряду 

с Грузией и Польшей – странами Европы с наиболее высоким уровнем религиозности: в Грузии 

– 97,1 процента опрошенных, в Польше – 79,6 процента» [15]. 

В Республике Армения официально церковь отделена от государства. Однако в 

конституции страны есть специальный пункт, где в статье 8.1 главы I, говорится, что 

«Республика Армения признает исключительную миссию Армянской Апостольской Святой 

Церкви как национальной церкви в духовной жизни армянского народа, в деле развития его 

национальной культуры и сохранения национальной самобытности». Затем в 2007 году был 

принят закон «Об отношениях между Республикой Армения и Армянской Апостольской 

Церковью» [18]. В итоге армянская церковь имеет беспрецедентные привилегии, которых не 

имеет ни одна другая конфессия в стране.  

В начале 2000-х г. благодаря изменениям в законодательстве, в Армении церкви были 

присвоены приоритеты носителя национальной культуры, а также разрешение для участия в 

образовательных программах, направленных на воспитание и формирование национальных 

ценностей. Таким образом, армянская церковь через различные общественные институты 

формирования общественного сознания, такие как школа, армия, здравоохранение начала 

внедрение идеологических основ, многие из которых не сходятся с принципами демократии и 

гуманизма. Дело в том, что в Армении господствующая политическая идеология государства в 

основном ссылается на националистические взгляды и идеи единства нации и церкви, следуя 

лозунгу «Кто армянин, тот обязательно должен быть христианином и последователем 

армянской церкви».  

Духовный и административный центр армянской церкви находится в Эчмиадзине 

(Учмуадзин - Учкильсе). Возглавляет церковь с 1999 года Католикос всех Армян Гарегин II [28].  

В 2018 году в Армении произошла смена власти. Новое правительство выступило против 

церкви, обвинив ее во вмешательстве во внутренние дела Армении. Одновременно с 

протестными движениями Никола Пашиняна, началось движение «Новая Армения, новый 

патриарх», которое выступало за реформирование армянской церкви. 

В 2020 году во время Второй Карабахской войны католикос Гарегин II призывал всех 

армян взять оружие и воевать против Азербайджана (надо отметить, что в период первой 

Карабахской войны предшественник нынешнего католикоса Вазген I, также был 

проповедником войны и выступал с территориальными претензиями к Азербайджану). После 

сокрушительного поражения в Армении наряду с острым социально-экономическим и 

политическим кризисом, начался конфликт церкви и правительства. Католикос Гарегин II 

публично призвал Никола Пашиняна уйти в отставку за «провал национальной политики» [20]. 

Сложившаяся ситуация резко активизировало полемику вокруг роли церкви в жизни армянского 

государства.  

Представители церкви стали выступать против заключения мирного договора с 

Азербайджаном. Протестное движение «Тавуш во имя родины», под предводительством 

предстоятеля Тавушской епархии архиепископа Баграта Галстаняна, организовывала массовые 

акции протеста, требуя отставки премьер-министра Никола Пашиняна [23]. Оппозиция в 

Армении призвала сторонников 10 мая 2024 года выйти на акции гражданского неповиновения. 

Впервые в постсоветской истории этой страны акцию протеста возглавила церковь. Поводом 

для создания этого движения стало принятое Баку и Ереваном решение о делимитации и 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

155 

демаркации участка границы Армении с Азербайджаном, в результате чего под 

азербайджанский контроль вернулись нескольких пограничных сел. Возмущенные этим 

решением, жители Тавушской области вместе с главой их епархии Багратом Галстаняном в знак 

протеста перекрыли трассу, ведущую из Армении в Грузию [18]. Подобным действием 

подтверждается тезис о том, что Армянская церковь не заинтересована в установлении мира и 

стабильности на Южном Кавказе. 

Напряжённость и конфликт между властями и церковью продолжился в 2025 году. 

Жесткая критика Николом Пашиняном католикоса Гарегина II спровоцировала кризис в 

отношениях между властью и церковью. Премьер-министр Армении призвал избрать нового 

предстоятеля армянской церкви. Ранее, 29 мая 2025 года в ходе заседания правительства он 

заявил, что «все наши церкви превратились в чуланы, заваленные рухлядью». Эти слова вызвали 

волну общественного возмущения со стороны церковных служителей, и было воспринято как 

унижение, что придало конфликту новый масштаб [23]. 

Религия как фактор в двусторонних отношениях между Арменией и Грузией. 

Дипломатические отношения между Грузией и Арменией были установлены 17 июля 1992 

года [7]. Несмотря на заявления официальных лиц о дружеских добрососедских 

взаимоотношениях, существуют напряженные, а зачастую и конфликтные отношения. Религия 

занимает не последнее место в отношениях этих двух стран. 

В Грузии «национализм всегда придавал особое значение грузинскому православию, 

помимо этнических характеристик. После обретения независимости религиозный акцент был 

усилен при первом президенте Звиаде Гамсахурдиа, а затем и при Михаиле Саакашвили. 

Католики и мусульмане, живущие в Грузии, не имели существенных возражений против 

главенствующей роли Грузинской православной церкви. А вот с армянами, проживающими в 

Грузии, дело обстояло иначе. Тот факт, что Грузинская православная церковь получила 

большое внимание со стороны государства, вызвало волну недовольства среди армян» [5, c.73]. 

Последняя перепись населения в Грузии 2014 года показала, что «последователями 

Армянской Апостольской Церкви в Грузии являлись 109 041 чел. т.е. 2,9 процента населения» 

[16, c.116].  

Общеизвестно, что армянская церковь принимала активное участие в массовом 

переселения армян в Грузию в ХIХ веке [1, c.9]. Армянская церковь сыграла ведущую роль в 

развитии армянского национализма. Формирование, организация и финансирование 

идеологических основ армянского терроризма обеспечивалась церковью.  

В конце 90-х г. ХХ века Армения выдвигала территориальные претензии не только к 

Азербайджану, но и Грузии. Помимо этого, Армянская церковь открыто требует несколько 

храмов, расположенных на территории Грузии. Так на официальном сайте епархии размещена 

информация следующего содержания: «В настоящее время Епархия армянской апостольской 

церкви в Грузии предъявляет требование к властям Грузии вернуть 442 армянские церкви, 

существующие на территории Грузии до установления Советской власти, которые сегодня 

разрушены и превратились в руины, которые были «огрузинены» (кавычки примеч.авт.) и 

действуют как храмы Грузинской Православной Церкви» [11]. Церковь все еще воспринимается 

как символ армянской этнической идентичности и поэтому, безусловно, обладает потенциалом 

для мобилизации армян [26, c.85]. 

«В армянских СМИ очень часто освещая проблему определения статуса храмов и церквей, 

обвиняют грузинское правительство в «незаконном присвоении армянских церквей, и 

расценивают это как наглядный пример угнетения армянской общины и культуры в Грузии» 

[25, c.5].  

14 октября 2017 года Епархия армянской церкви в Грузии организовала акцию протеста 

под названием «Сохраним армянское историческое и культурное наследие Тбилиси», чтобы 

выразить свое недовольство политикой властей страны. Протестующие утверждали, что храмы 

Тбилиси якобы до советской оккупации являлись собственностью Армянской церкви. В акции 

приняли участие также представители «Общины Армян Грузии» [6]. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

156 

Грузинский исследователь Б.Чедия, конфликт между Армянской и Грузинской церквями 

связывал не столько с религией, сколько с разногласиями между самими странами: «Следует 

также учесть, что для некоторых стран религия является инструментом достижения 

долгосрочных политических задач. В связи с этим очевидно, что конфликт между 

конфессиями… не может затронуть государства. Но в конфликте задействованы не 

политические элиты, а религиозные разногласия, которые не носят сугубо конфессиональный 

характер» [24, c.107].  

В 2009 году глава Армянской церкви направил президенту США письмо с целью оказать 

давление на грузинские власти в пользу Армянской церкви в приобретении статуса и передачи 

имущества следующего содержания: «После распада СССР по отношению к религии в Грузии 

ситуация не изменилась. Наоборот, … религиозные и национальные меньшинства 

испытывают давление, и по отношению к ним нет толерантности» [24, c.114]. В ответ на 

требование Католикоса Армении передачи церкви Норашени, находящейся в Тбилиси Патриарх 

Илия II предложил создать двустороннюю комиссию ученых. однако от Гарегина II последовал 

отказ [24, c.115].  

10-15 июня 2011 года глава Армянской церкви посетил с визитом Грузию и встретился с 

представителями власти и Патриархом Грузии. «В ходе встречи Армянский Католикос 

потребовал передать несколько церквей. Грузинский Патриарх выдвинул аналогичное 

требование - вернуть Грузии монастырский комплекс Х века Ахтала, который в советское 

время был передан Армении. Грузинская церковь потребовала заключения паритетного 

договора, предполагающего передачу армянской стороне упомянутых церквей в обмен на 

возврат грузинских культовых зданий» [24, c.114-115.] Церковный конфликт показал, что 

существуют серьёзные противоречия между двумя странами. Решением этого конфликта может 

быть только отказ Армении от высказываемых территориальных и культурных претензий к 

Грузии [24, c.117].  

В 2011 году в Гражданский Кодекс Грузии были внесены изменения в правила 

регистрации религиозных организаций. На основании этого закона, 12 марта 2012 года, Епархия 

Армянской церкви в Грузии была зарегистрирована в Государственном реестре Министерства 

юстиции Грузии. Епархия располагается в церкви Святого Георгия в Тбилиси, управляется по 

канонам и указам Католикоса армян. В 2001-2019 годах епархию в Грузии возглавлял епископ 

Вазген Мирзаханян. С 18 июня 2019 года главой епархии был назначен епископ Киракос Давтян. 

Стоит отметить, что при поддержке епархии были созданы и действуют несколько 

организаций: молодежный культурный центр «Айартун» в Тбилиси, культурный центр имени 

Александра Манташева в Батуми, молодежный центр «Рафаэль Джавахк» в Ниноцминда [11], 

молодежный центр имени Комитаса в городе Озургети [13].  

Заключение 

В ходе исследования было установлено что, религиозный фактор играет значительную 

роль как во внутренней политике Армении и Грузии, так и в их двусторонних отношениях. 

Подводя итог можно констатировать что, исторический нарратив занимает особое место в 

формировании этнической идентичности. Роль религии возрастает особенно в периоды 

социально-политических кризисов, когда происходят серьезные трансформации общества. 

Особенно отчетливо это проявляется в таких постсоветских странах как Армения и Грузия. 

Также были выявлены ключевые аспекты, подчеркивающие значимость религиозного фактора 

в отношениях между Арменией и Грузией. 

Исследование показало, что религия может выступать не только как объединяющий 

фактор, способствующий укреплению диалога, но и как потенциальный источник 

напряжённости, когда религиозные институты вовлекаются в политические процессы. На 

примере взаимодействия Армянской и Грузинской церквей становится очевидно, что 

религиозный фактор способен как стимулировать сотрудничество, так и осложнять 

межгосударственные отношения.  

 

 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

157 

Использованная литература 

1. Qasımlı M., Ömərov V., Məmmədova N., Həbibbəyli S., Salayev K. Gürcüstanda erməni 

təşkilatlarının fəaliyyəti (XIX əsr – XXI əsrin əvvəlləri). Bakı: RS Poliqraf MMC, 2020. 608 s. 

2. İskefiyeli Z. Ermeni Kimliğinin Oluşumunda Din Faktörü: Hıristiyanlık, Kilise ve 

Misyonerler. Akademik İncelemeler Dergisi 2/1, Eylül 2014, s. 231-255. 

3. Kılıç D. Ermeni Kimliginin İnşasında Kilisenin Rolü. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 13/1, 2008. 

4. Paşa E. Ermeni Kilisesinin Koruması Altındaki Ermeni Terörü. OPUS International Journal 

of Society Researches, 16(31), 2020, s. 4588-4608. https://doi.org/10.26466/opus.787716 

5. Tüysüzoğlu G. Gürcistan'da Muhtemel Bir Ayrilikçi Bölge: Samtskhe-Cevaheti. Karadeniz 

Araştırmaları, XIV/55, 2017. 

6. Армяне Грузии требуют реституции армянских храмов URL: http://armenian-

community.ge/News/3222?lang=rus  

7. Бахтуридзе З.З. Внешняя политика Грузии в контексте развития международных 

отношений на постсоветском пространстве // дисс. на соискание ученой степени 

докт.полит.наук, СПБ., 2016.  

8. Гасымлы М. Анатолия и Южный Кавказ в 1724-1920-е гг.: в поисках исторической 

истины. Москва, ИНСАН, 2014. 550 с. 

9. Гасымлы М. Армянская церковь: христианское милосердие неуместно? Журнал 

«Наследие». Москва, 2020, № 106, с. 50-58. 

10. Дундуа С. Религиозные факторы в политической жизни Грузии. Журнал 

«Центральная Азия и Кавказ». Том 1, выпуск 1, 2010. 

11. Епархия Армянской Апостольской Церкви в Грузии. Официальный сайт.URL: 

https://armenianchurch.ge/ru/znakomstvo-s-eparkhiej/eparkhiya-aats-v-gruzii 

12. Иванишвили: Роль Православной церкви должна быть усилена URL: 

https://civil.ge/ru/archives/622232  

13. Комитас URL: https://www.armenianchurch.ge/ru/znakomstvo-s-eparkhiej/komitas 

14. Курманова Д.Б., Пархитько Н.П. Религиозный медиаконтент в СМИ Грузии и Турции. 

Сравнительный Анализ // Постсоветские исследования. Т. 1. № 7, 2018. 

15. Лункин Р. Позиция протестантских церквей во время политического кризиса в 

Армении. Научно-аналитический вестник ИЕ РАН, 2018, №6.  

16. Мосаки Н.З. Этническая картина Грузии по результатам переписи 2014 г. 

Этнографическое обозрение. 2018. № 1. (С. 104–120) 

17. На встрече с Гарегином II Саломе Зурабишвили зафиксировала жесткую позицию.... 

URL: https://1tv.ge/lang/ru/news/administracija-prezidenta-na-vstreche-s-gareginom-ii-salome-zura-

bishvili-zafiksirovala-zhestkuju-poziciju-vo-voprosu-podchinenija-armjanskoj-cerkvi-raspolozhennoj-

v-abkhazii-rossijskoj-epa/ 

18. "Не религия, а образ жизни" - как Армянская апостольская церковь стала 

исключительной URL: https://jam-news.net/ru/%d0%b4%d0%be%d0%bc%d0%b8%d0%bd%d0%-

b8%d1%80%d0%be%d0%b2%d0%b0%d0%bd%d0%b8%d0%b5-

%d0%b0%d0%bf%d0%be%d1%81%d1%82%d0%be%d0%bb%d1%8c%d1%81%d0%ba%d0%be%

d0%b9-%d1%86%d0%b5%d1%80%d0%ba%d0%b2%d0%b8-%d0%b2/  

19. Отчет по оценке выполнения национальной концепции толерантности и 

гражданской интеграции и плана действий на 2009-2014 гг. Аппарат государственного 

министра Грузии по вопросам примирения и гражданского равноправия, Тбилиси, 2014, 93 с. 

20. Почему власти Армении третируют Армянскую Апостольскую Церковь? URL: 

https://hetq.am/ru/article/167060  

21. Религия в Грузии, какая религия в стране? URL: https://sea-inside.net/religiya-v-gruzii-

kakaya-religiya-v-strane-2/  

22. Церковь и власть в Грузии сотрудничают и конкурируют URL: https://www.dw.-

com/ru/%D1%86%D0%B5%D1%80%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D1%8C-%D0%B8-

%D0%B2%D0%BB%D0%B0%D1%81%D1%82%D1%8C-%D0%B2-

https://doi.org/10.26466/opus.787716
http://armenian-community.ge/News/3222?lang=rus
http://armenian-community.ge/News/3222?lang=rus
https://armenianchurch.ge/ru/znakomstvo-s-eparkhiej/eparkhiya-aats-v-gruzii
https://civil.ge/ru/archives/622232
https://sea-inside.net/religiya-v-gruzii-kakaya-religiya-v-strane-2/
https://sea-inside.net/religiya-v-gruzii-kakaya-religiya-v-strane-2/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

158 

%D0%B3%D1%80%D1%83%D0%B7%D0%B8%D0%B8-%D1%81%D0%BE%D1%82%D1%80-

%D1%83%D0%B4%D0%BD%D0%B8%D1%87%D0%B0%D1%8E%D1%82-%D0%B8-%D0%-

BA%D0%BE%D0%BD%D0%BA%D1%83%D1%80%D0%B8%D1%80%D1%83%D1%8E%D1%

82-%D0%B4%D1%80%D1%83%D0%B3-%D1%81-%D0%B4%D1%80%D1%83%D0%B3%D0-

%BE%D0%BC/a-16541177  

23. Церковь против Пашиняна. К чему приведут неполитические протесты в Армении 

URL: https://regnum.ru/article/3888796  

24. Чедия Б. Конфессиональные конфликты в Грузии как латентные 

межгосударственные разногласия. Кавказ и Глобализация. Том 6, выпуск 4, 2012 с.106-118. 

25. Abashidze A. Javakheti One Year After the August War. Caucasus Institute For Peace, 

Democracy and Development. Policy Review, October 2009. 1-12 рр. 

26. Hin J. A. Ethnic and civic identity: incompatible loyalties? The case of Armenians in Post-

Soviet Georgia. Universiteit van Amsterdam/AGIDS. Netherlands Geographical Studies. 2003. 

27. წმ. სინოდის თავმჯდომარე: უწმიდესი და უნეტარესი ილია II სრულიად 

საქართველოს კათოლიკოს-პატრიარქი URL: https://patriarchate.ge/sinodi/member/1#  

28. Կենսագրություն URL: https://www.armenianchurch.org/hy/%D4%BF%D5%A5%D5%-

B6%D5%BD%D5%A1%D5%A3%D6%80%D5%B8%D6%82%D5%A9%D5%B5%D5%B8%D6%

82%D5%B6  

 

 

Rəyçi: s.e.ü.f.d. Samirə Həbibbəyli 

 

  



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

159 

 

YUBİLEYLƏR 

 

(Təfəkkürün zaman üzərində yazdığı əbədi salnamə) 

"Milli Elmlər Akademiyası bizim milli sərvətimizdir. Onu qoruyub saxlamalıyıq" 

HEYDƏR ƏLİYEV 

 

“Sizi əmin edirəm ki, mən gələcəkdə də Akademiyanın inkişafına daim diqqət göstərəcəyəm və 

Akademiya qarşısında duran bütün vəzifələrə daim dəstək olacağam” 

İLHAM ƏLİYEV 

 

Xülasə. Məqalədə Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasının (AMEA) 80 illik fəaliyyəti 

çərçivəsində milli elmin inkişaf trayektoriyası və onun dövlət siyasəti ilə strateji uzlaşması təhlil olunur. 

Həmçinin ümummilli lider Heydər Əliyevin AMEA-ya verdiyi ideoloji dəyər, Prezident İlham Əliyevin 

rəhbərliyi ilə həyata keçirilən islahatlar fonunda kontekstləşdirilir. Akademik İsa Həbibbəylinin modern 

elmi idarəetmə yanaşmaları və filosofların intellektual kapitala dair fəlsəfi baxışları əsasında elmin, 

siyasətin və fəlsəfi düşüncənin sinergetik rolu araşdırılır. Məqalə elmi-strateji inkişafın fəlsəfi əsaslarını 

və qlobal çağırışlara qarşı milli intellektual modelin konturlarını müəyyənləşdirir. 

Açar sözlər: Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası, elmi islahatlar, intellektual suverenlik, milli 

kimlik, qlobal çağırışlar, fəlsəfi düşüncə, elmi idarəetmə. 

 

THE 80-YEAR SCIENTIFIC-PHILOSOPHICAL CHRONICLE OF ANAS: 

NATIONAL SCIENCE STRATEGY IN THE CONTEXT OF GLOBAL CHALLENGES 

 

Khanim Mustafayeva 

 

Abstract. The article examines the eighty-year evolution of the Azerbaijan National Academy of 

Sciences (ANAS) within the framework of national scientific development and its strategic alignment 

with state policy. It contextualizes the ideological value attributed to ANAS by National Leader Heydar 

Aliyev and explores the reforms led by President Ilham Aliyev. The study highlights academician Isa 

Habibbayli’s modern scientific management model and the philosopher’s philosophical reflections on 

intellectual capital. It outlines the synergy of science, politics, and philosophy in shaping a national 

intellectual model capable of responding to global challenges. 

Keywords: Azerbaijan National Academy of Sciences, scientific reforms, intellectual 

sovereignty, national identity, global challenges, philosophical thinking, scientific governance. 

 

80 ЛЕТ ДЕЯТЕЛЬНОСТИ НАНА: СТРАТЕГИЯ НАЦИОНАЛЬНОЙ НАУКИ В 

КОНТЕКСТЕ ГЛОБАЛЬНЫХ ВЫЗОВОВ 

 

Ханым Мустафаева 
Резюме. В статье исследуется 80-летняя история развития Национальной академии наук 

Азербайджана (НАНА) в контексте формирования национального научного потенциала и его 

mailto:xanimmustafayeva24@gmail.com


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

160 

стратегического взаимодействия с государственной политикой. Особое внимание уделено 

идеологическому значению, которое придавал Академии общенациональный лидер Гейдар 

Алиев, а также реформам, реализуемым под руководством президента Ильхама Алиева. 

Анализируются подходы академика Исы Габиббейли к научному управлению, а также 

философские взгляды Ильхама Мамедзаде на интеллектуальный капитал. В работе 

формулируются философские основы научно-стратегического развития, и очерчивается 

национальная интеллектуальная модель в условиях глобальных вызовов. 

Ключевые слова: Национальная академия наук Азербайджана, научные реформы, 

интеллектуальный суверенитет, национальная идентичность, глобальные вызовы, философское 

мышление, научное управление 

 

Giriş. 

Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasının (AMEA) 80 illik tarixi yalnız bir elmi institutun 

xronikası deyil, həm də milli intellektual irsin qorunması, qlobal çağırışlara qarşı fəlsəfi düşüncə ilə 

cavab axtarışlarının simvoludur. Bu epoxal yolçuluq elmin, mədəniyyətin və fəlsəfənin birləşərək 

zamanın sınaqlarından necə keçdiyini göstərir. AMEA, dərin mənəvi irs ilə müasir elmi-texnoloji 

nailiyyətlərin kəsişmə nöqtəsi kimi, Azərbaycan xalqının qlobal elmi mühitdə, öz layiqli yerini qoruyub 

saxlamaq vəzifəsini daşıyır. 

Məqalədə AMEA-nın tarixi kontekstindən başlayaraq onun sosial fəlsəfə sahəsindəki 

nailiyyətləri, beynəlxalq inteqrasiya prosesindəki rolu və gələcək perspektivləri təhlil edilir. Məqalə 

yalnız keçmişi xatırlatmaqla kifayətlənmir, həm də elmi və fəlsəfi düşüncənin qlobal çağırışlara qarşı 

necə triumf qazandığını işıqlandırır. AMEA-nın fəaliyyətində elmi araşdırmalarla fəlsəfi yanaşmaların 

harmoniyası zamanın çağırışlarına cavab axtarışında əsas ilham mənbəyi olmuşdur. 

 Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası: tarix, irs və inam yolu 

Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası (AMEA) 1945-ci ildə Azərbaycanın elmi potensialını 

inkişaf etdirmək və ölkənin intellektual irsini qorumaq məqsədilə təsis edilmişdir. Bu dövr ərzində 

AMEA elmi tədqiqatların əsas mərkəzinə çevrilmiş, müxtəlif sahələrdə fundamental və tətbiqi 

araşdırmaların aparılmasına rəhbərlik etmişdir. 

Təşkilatlanma və ilkin dövrü (1945–1960): AMEA 1945-ci ildə Bakı şəhərində yaradılmış və 

ilk prezidenti akademik Mirəsədulla Mirqasımov olmuşdur. Bu dövr AMEA-nın strukturlarının 

formalaşması və əsas tədqiqat institutlarının yaradılması ilə xarakterizə olunur. İlk dövrlərdə geologiya, 

kimya, fizika və tarix sahələrinə prioritet verilmişdir. 

Sovet dövründə elmin çiçəklənməsi (1960–1991): Azərbaycan elmi sahəsində Sovet İttifaqının 

aparıcı mərkəzlərindən birinə çevrilmişdir. Bu illərdə akademik Yusif Məmmədəliyev, Lütfi Zadə kimi 

alimlərin tədqiqatları qlobal səviyyədə tanınmışdır. AMEA-nın fəlsəfə, filologiya, tarix və hüquq 

institutları Şərq-Qərb mədəniyyətlərinin inteqrasiyasını və Azərbaycan irsinin tədqiqini prioritet 

məsələlər kimi götürmüşdür. 

Müstəqillik dövrü və yenidənqurma (1991–2000): Azərbaycanın müstəqillik əldə etməsi ilə 

AMEA, milli prioritetlərə fokuslanmışdır. Xüsusilə milli tarix, dilçilik, neft geologiyası və iqtisadiyyat 

sahəsində geniş araşdırmalar aparılmışdır. Akademiyada struktur islahatları həyata keçirilmiş və 

beynəlxalq əlaqələr gücləndirilmişdir. 

Qloballaşma və inteqrasiya dövrü (2000–2024): XXI əsrdə AMEA dünya elmi ilə inteqrasiyanı 

prioritet məqsəd kimi müəyyən etmişdir. Avropa Birliyi, UNESCO və digər beynəlxalq təşkilatlarla 

əməkdaşlığı genişləndirərək, yaşıl enerji, ekoloji problemlər, süni intellekt, nanotexnologiya kimi 

müasir istiqamətlərdə, tədqiqatlara xüsusi diqqət ayırır. AMEA-nın yeni mərkəzləri və institutları 

yaradılmış, bir çox elmi layihələr qlobal forumlarda tanınmışdır. 

AMEA-nın fəaliyyəti Azərbaycan elminin inkişafında mühüm rol oynamaqla yanaşı, milli irsin 

qorunması, qlobal elmi mərkəzlərdə ölkənin təmsil olunması və gələcək nəsillər üçün zəngin bir 

intellektual miras yaradılması ilə nəticələnmişdir. Bu tarixi epopeya təkcə keçmişin deyil, həm də 

gələcəyin akademik potensialının göstəricisidir. 

AMEA-nın gələcək perspektivləri: 2025–2035-ci illər üçün elmi-strateji yanaşmalar 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

161 

Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası XXI əsrin mürəkkəb qlobal transformasiyaları fonunda 

təkcə milli elmi ənənələrin qorunması ilə kifayətlənmir, həm də bu irsi çağdaş texnoloji və metodoloji 

yeniliklərlə uzlaşdıraraq, özünü dinamik şəkildə yenidən formalaşdırma mərhələsinə qədəm 

qoymuşdur. Bu yeni mərhələ intellektual suverenliyin gücləndirilməsi, bilik iqtisadiyyatına keçid və 

yüksək texnoloji tərəqqi kimi prioritetləri özündə ehtiva edir. 

Prezident İlham Əliyev 2022-ci ildəki strateji çıxışında Azərbaycan elminin gələcək inkişaf 

trayektoriyasını belə səciyyələndirmişdir: “Azərbaycanda elmin modernləşdirilməsi və innovativ 

iqtisadiyyatla uzlaşdırılması dövlət siyasətinin əsas sütunlarından biridir” (1, Əliyev İ. 2022). 

Bu strateji xətt AMEA-nın rəhbərliyi tərəfindən də tam şəkildə qəbul olunmuş və 2024-cü ildə 

Akademiyanın prezidenti akademik İsa Həbibbəylinin təqdim etdiyi “Azərbaycan Milli Elmlər 

Akademiyasının Strateji İnkişaf Konsepsiyası (2025–2035)” sənədində öz əksini tapmışdır. Həmin 

konsepsiya aşağıdakı beş əsas istiqaməti müəyyən etmişdir: 

1. Elmin rəqəmsallaşdırılması və süni intellektin tətbiqi: AMEA-nın 2025–2035-ci illər üçün 

perspektivində rəqəmsal transformasiya mərkəzlərinin yaradılması, məlumat bazalarının açıq elmi 

platformalara inteqrasiyası və süni intellekt alqoritmlərinin fundamental araşdırmalarda tətbiqi əsas 

prioritetlərdən biri kimi müəyyənləşdirilmişdir. 

2. İqlim dəyişiklikləri və yaşıl texnologiyalara yönəlmiş elmi tədqiqatlar: Azərbaycanın 

2030-cu ilədək BMT-nin Dayanıqlı İnkişaf Məqsədlərinə qoşulması fonunda AMEA xüsusən 

torpaqşünaslıq, ekohidrologiya, bioresursların qorunması və alternativ enerji texnologiyaları 

sahələrində ixtisaslaşmış institutların fəaliyyətini genişləndirməyi qarşısına məqsəd qoyur. 

3. Elm-sənaye inteqrasiyasının gücləndirilməsi: Prezident İlham Əliyevin 2023-cü ildə 

təsdiqlədiyi “Azərbaycan 2030: Sosial-İqtisadi İnkişaf Strategiyası”nda vurğulandığı kimi, elmi 

tədqiqatların iqtisadiyyatda tətbiq dərəcəsinin artırılması milli prioritetlərdən biridir. AMEA bu 

istiqamətdə texnoloji parkların, elmi-startap ekosistemlərinin və tətbiqi innovasiya mərkəzlərinin 

yaradılması istiqamətində praktiki addımlar atır. 

4. Gənc alimlərin elmi fəaliyyətə cəlb edilməsi və kadr siyasətinin yenilənməsi: Akademik 

İsa Həbibbəylinin 2024-cü il hesabat məruzəsində qeyd etdiyi kimi, AMEA qarşıdakı dövrdə 1000-dən 

artıq gənc tədqiqatçının xarici ölkələrdə ixtisasartırma proqramlarında iştirakını təmin etməyi və 

doktorantura sistemində Avropa modeli əsasında strukturlaşmanı həyata keçirməyi qarşıya məqsəd 

qoymuşdur. 

5. Qlobal elmi əməkdaşlığın dərinləşdirilməsi: AMEA-nın 2025–2035-ci illər dövründə 

UNESCO, ICESCO, Horizon Europe və Şanxay Əməkdaşlıq Təşkilatının Elmi Forumları ilə strateji 

tərəfdaşlığını genişləndirərək, Azərbaycan elmini beynəlxalq arenada rəqabətqabiliyyətli səviyyəyə 

yüksəltmək əsas məqsədlərdəndir. 

Akademik idrakın yeni paradiqması: Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası üçün qarşıdan 

gələn onillik – yalnız institusional transformasiya mərhələsi deyil, həm də milli intellektual suverenliyin 

və qlobal elmi diskursda fəal iştirakın yeni fəslidir. Bu mərhələ, elmi fəaliyyətin klassik prinsipləri ilə 

rəqəmsal dövrün çağırışlarını sintez edən, çevik və strateji idarəetməyə malik bir elmi məkanın 

qurulmasını şərtləndirir. Prezident İlham Əliyevin vurğuladığı kimi: “Azərbaycan gələcəyi yüksək 

texnologiyalar və elmin inkişafında görür” (2, Əliyev İ. 2023). 

Bu fikrin fonunda AMEA-nın qarşısında duran vəzifələr yalnız elmi-texnoloji tərəqqi ilə 

məhdudlaşmır, həm də milli kimliyi və tarixi irsi qoruyaraq, onları çağdaş dövrün informasiya 

platformalarına inteqrasiya etmək kimi məsuliyyətli bir missiyanı əhatə edir. 

Yeni epoxa – süni intellekt, yaşıl texnologiyalar, bilik iqtisadiyyatı və fəlsəfi təfəkkürün yenidən 

doğuluşu ilə səciyyələnir. AMEA-nın bu kontekstdə özünü yenidən dizayn etməsi sadəcə bir təşkilati 

yenilənmə deyil, həm də elmi düşüncənin strateji renessansıdır. Bu renessans təkcə Azərbaycanda deyil, 

bütövlükdə Avrasiya elmi məkanının intellektual xəritəsində AMEA-nın yeni və daha parlaq 

konturlarını müəyyən edəcəkdir. 

2. Qlobal çağırışlar və akademik institutların rolu: intellektual sinergiya və əxlaqi kompasın 

zərurəti 

Müasir dövrdə qlobal çağırışlar, ekoloji kataklizmlər, sosial və iqtisadi bərabərsizlik, süni 

intellektin sürətli inkişafı ilə bağlı etik dilemmalar və planetar səviyyədə müşahidə edilən siyasi qeyri-



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

162 

müəyyənlik, artıq təkcə texnokratik deyil, dərin mənəvi və fəlsəfi cavablar tələb edən çağırışlar kimi 

ortaya çıxır. Bu kontekstdə akademik institutlar, sadəcə, bilik istehsal edən texniki mərkəzlər yox, 

cəmiyyətin intellektual vicdanı və əxlaqi kompası funksiyasını yerinə yetirən qurumlara çevrilmişdir. 

Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası (AMEA), özünəməxsus mədəni-fəlsəfi konteksti və 

zəngin elmi ənənələri ilə bu çağırışlara lokal təcrübə ilə qlobal vizyonun sintezini təklif edir. 

Azərbaycanın zəngin irsi, Şərq və Qərb təfəkkür sistemlərinin kəsişdiyi unikal fəlsəfi coğrafiya olaraq, 

həm regional problemlərin həllində, həm də beynəlxalq elmi əməkdaşlıqlarda mühüm töhfə vermək 

gücünə malikdir. 

Bu inteqrasiya yalnız mövcud problemlərin texniki həllini deyil, həm də yeni, daha inklüziv və 

davamlı inkişaf modellərinin formalaşmasını təmin edir. Çünki XXI əsrdə intellektual resurslar artıq 

yalnız təhsil və elm sektorunun prioriteti olmaqdan çıxmış, milli təhlükəsizlikdən tutmuş iqtisadi 

davamlılığa, texnoloji suverenlikdən tutmuş ictimai rifaha qədər strateji üstünlük qazandıran əsas 

dayağa çevrilmişdir. 

Təfəkkürün zaman üzərində yazdığı əbədi salnamə: 
Təfəkkürün zaman üzərində yazdığı əbədi salnamə tarixlə yanaşı, ideyaların və düşüncələrin 

əbədi və sarsılmaz gücüdür. Bu salnamə hər bir kəşfin, ideyanın zamanla cəmiyyət tarixində əbədi bir 

mirasa necə çevriləcəyini bəyan edir. Keçmiş yalnız bir xatirə deyil, düşüncənin gücünü və zamanla 

vəhdətini göstərən bir aynadır. Hər bir yeni fikir, hər bir kəşf zamanın salnaməsinə yazılan bir şedevr, 

gələcəyi işıqlandıran bir izdir. 

Hər dövr intellektual bir qüvvənin işığı altında zamanın salnaməsinə yazılaraq, cəmiyyətin sosial, 

mədəni və intellektual inkişafını özündə canlandırır. Tarixin axarında elə qurumlar fəaliyyət 

göstərmişdir ki, onlar zamanın sadəcə izləyicisi, şahidi deyil, həm də qurucusu olmuşlar. Azərbaycan 

Milli Elmlər Akademiyası (AMEA) da məhz elə bu cür elm məbədlərindən biridir ki, zamanla üz-üzə 

gələn, onu mənalandıran və öz irfanı ilə formalaşdıran intellektual bir ocaqdır. Bu ocaq yalnız elmi 

uğurlarla deyil, eyni zamanda milli düşüncənin, dövlətçilik anlayışının və mənəvi dəyərlərin mərkəzi 

olaraq fəaliyyət göstərir. 

Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası (AMEA) yalnız elmin inkişafı ilə məşğul olan bir qurum 

deyil, həm də xalqımızın intellektual mirasını qoruyan və gələcəyini formalaşdıran sarsılmaz bir qüvvə, 

əzəmətli bir sütun və qüdrətli bir qaladır. Ulu Öndər Heydər Əliyev Azərbaycan Milli Elmlər 

Akademiyasının ölkənin gələcəyindəki strateji əhəmiyyətini qeyd edərək onu "milli sərvət" kimi yüksək 

qiymətləndirmişdir: 

“Milli Elmlər Akademiyası bizim milli sərvətimizdir. Onu qoruyub saxlamalıyıq” (3, Əliyev 

H., 1998). 

Bu sözlər yalnız AMEA-nın mövcud durumunun qorunmasını deyil, həm də onun dərin bir irs 

olaraq inkişaf etdirilməsinin vacibliyini açıq şəkildə bəyan edir. Çünki AMEA yalnız keçmişin zəngin 

irsini qoruyan bir qurum deyil, həm də gələcəyin inkişafına işıq salan parlaq bir ziyadır. Onun qorunub 

saxlanması və inkişafı cəmiyyətimizin intellektual zənginliyinin artırılması və ölkəmizin hərtərəfli 

tərəqqisinin əsasıdır.  

Təhsil, elm və irfanın nəhəng məbədi olan AMEA-nın işığına sahib çıxmaq yalnız keçmişi 

yaşatmaqla kifayətlənməyəcək, həm də gələcəyin çağırışlarına cavab verəcək güc və zəka yarada bilər. 

Bu, yalnız bir qurumun deyil, bütövlükdə bir millətin gələcəyinə atılmış ən möhkəm addım olacaqdır.  

Prezident İlham Əliyev ümummilli lider Heydər Əliyevin strateji baxışlarını və çağırışlarını, 

sadəcə, siyasi miras kimi qəbul etməklə kifayətlənməmiş, onları zamanın mürəkkəb geosiyasi reallıqları 

ilə sintez edərək, milli dövlətçilik fəlsəfəsinin müasir paradiqmasını formalaşdırmış və həmin xətti öz 

liderlik simasında yeni inkişaf mərhələsinə yüksəldərək, “Sizi əmin edirəm ki, mən gələcəkdə də 

Akademiyanın inkişafına daim diqqət göstərəcəyəm və Akademiya qarşısında duran bütün 

vəzifələrə daim dəstək olacağam” demisdir (4, Əliyev İ., 2023). 

Bu dəyərli vətəndaşlıq məsuliyyətini üzərinə götürərək o, gələcək nəsillərə olan borcunu hiss edir 

və bu əhəmiyyətli irsin qorunub inkişaf etdirilməsi yolunda özünü mükəmməl bir nümunə olaraq 

təqdim edir. Prezidentin bu səmimi öhdəliyi həm də elmin və təhsilin əhəmiyyətinə, ölkə və millət 

qarşısında yüksək qiymətə və mənəvi zənginliyə duyduğu böyük hörmətin ifadəsidir. Onun bu 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

163 

müqəddəs irsi qoruyub gələcəyə daşımaq istiqamətindəki qərarlı addımları, xalqımızın gələcəyini və 

intellektual sərvətini təmin edəcək ən əhəmiyyətli zəmanət olaraq tarixə düşəcəkdir. 

Prezidentin akademik irsin qorunması və gələcəyə ötürülməsi istiqamətindəki siyasi iradəsi, 

Azərbaycanın elmi və mədəni inkişafını gücləndirməklə yanaşı, ölkənin beynəlxalq mövqeyini daha da 

möhkəmləndirəcək və strateji maraqlarına xidmət edəcək mühüm bir zəmanət olacaqdır. Bu iradə 

yalnız mövcud nəsil üçün deyil, eyni zamanda gələcək nəsillərin intellektual sərvətlərinin qorunub 

inkişaf etdirilməsi və müasir dövrün çağırışlarına uyğun şəkildə formalaşması üçün zəruri əsasları təmin 

edəcəkdir. Prezidentin bu qərarlı siyasəti Azərbaycanın elmi irsini gələcək nəsillərə ötürmək, qlobal 

miqyasda intellektual gücünü daha da artırmaq və ölkənin dayanıqlı inkişafını təmin etmək üçün 

uzunmüddətli perspektivli bir zəmanət olacaqdır. 

Prezident İlham Əliyevin AMEA-nın inkişafına dair verdiyi sözlər və göstərdiyi öhdəliklər elmin 

və təhsilin davamlı inkişafının vacibliyini bir daha vurğulayır. Bu irsin qorunması yalnız bir dövrün 

deyil, bütövlükdə bir millətin gələcəyini istiqamətləndirən bir çağırışdır. Onun bu səmimi və qərarlı 

yanaşması yalnız Azərbaycanda deyil, elmi tədqiqatların və intellektual inkişafın qlobal miqyasda necə 

inkişaf edəcəyinə dair böyük bir vizyonun təcəssümüdür. 

Bu əhəmiyyətli irsin davamlı inkişafını nəzərə alaraq, İsa Həbibbəyli AMEA-nın prezidenti kimi, 

bu böyük məsuliyyəti öz üzərinə götürərək, Akademiyanın gələcəyinə dair öz yanaşmasını ortaya 

qoymuşdur. O, elmin yalnız keçmişin ənənələrini qorumaqla kifayətlənmədiyini, həm də müasir 

çağırışlara cavab verəcək şəkildə yenilənməsi və inkişaf etməsi gərəkliyini vurğulamışdır. Akademik 

AMEA-nın həm yerli, həm də beynəlxalq elmi mühitlə əlaqələrinin əhəmiyyətini qeyd edərək, bu 

prosesin qlobal elmi təcrübə ilə harmoniya içində aparılmasının vacibliyini vurğulamışdır. 

"Fundamental elmi ənənələrimizi qorumaqla, yeniləşən Akademiyanı qurmalıyıq. Elmlər 

Akademiyası dünya elmi ilə inteqrasiyaya hazır olmalıdır" (5, Həbibbəylı İ., 2024). 

Bu sözlər yalnız bir akademik qurumun inkişafı ilə bağlı deyil, həm də Azərbaycanın intellektual 

zənginliyinin dünya səviyyəsində tanınması üçün atılacaq addımların əsas prinsiplərini ortaya qoyur. 

İsa Həbibbəylinin bu çağırışı elmin yenilənməsini, Akademiyanın həm milli, həm də beynəlxalq 

səviyyədə bir güc mərkəzinə çevrilməsini hədəfləyən müasir inteqrativ yanaşmanı nümayiş etdirir. 

Elmi ənənələr yalnız keçmişə aid deyil, onlar həm də gələcəyin elmi inkişafına təkan verməlidir. 

AMEA-nın gələcəyi, onun dünya elmi ilə inteqrasiya etmək qabiliyyətindədir, bu inteqrasiya isə yalnız 

elmi nailiyyətlərin deyil, həm də elmi baxışların sərhədsizliyini təmin edir. 

Bu inteqrasiya yalnız problemlərin həllini deyil, həm də yeni birgə inkişaf modellərinin 

yaradılmasını təmin edir. Çünki müasir dövrdə intellektual potensial yaratdığı imkanlara görə artıq 

yalnız elm və təhsil sahəsinin prioriteti deyil, milli təhlükəsizlikdən tutmuş iqtisadi dayanıqlığa qədər, 

bir çox istiqamətlərdə strateji üstünlük təmin edən əsas resursa çevrilmişdir. 

Akademik institutlar bu sahədə yalnız elmi axtarışların deyil, həm də mənəvi və ictimai 

məsuliyyətin daşıyıcıları kimi çıxış edirlər. Bu həqiqəti fəlsəfi zərgər dəqiqliyi ilə ifadə edən 

Azərbaycanın görkəmli mütəfəkkiri, filosof və ictimai xadimi, fəlsəfə elmləri doktoru, professor İlham 

Məmmədzadənin fikri dərin təfəkkür doğurur:  

“Müasir dövrdə intellektual potensial əhəmiyyətinə və gətirdiyi dividendlərə görə bu gün 

hətta zəngin təbii sərvətləri belə üstələyir” (6, Məmmədzadə İ., 2024). 

Bu baxış təkcə akademik biliklərin iqtisadi və texnoloji tərəqqidəki roluna deyil, bütövlükdə 

cəmiyyətin gələcək baxışına, varlıq fəlsəfəsinə və məsuliyyət anlayışına diqqət yönəldir. İlham 

Məmmədzadənin bu yanaşması müasir elmin yalnız nəticə olduğunu deyil, eyni zamanda yönverici 

dəyər olduğunu xatırladır. 

Onun bu fikirləri, akademik İsa Həbibbəylinin elmə və intellektual inkişafa verdiyi önəmlə 

uzlaşır. Hər iki şəxs intellektual kapitalın ölkənin strateji gələcəyində əvəzolunmaz rolunu vurğulayır 

və fundamental elmi ənənələrin qorunması ilə yanaşı, onların yenilənərək, müasir çağırışlara cavab 

verən bir formaya salınmasının zəruriliyini önə çəkir. 

İsa Həbibbəylinin elmi islahatlara dair çağırışı yalnız AMEA üçün deyil, bütövlükdə Azərbaycan 

cəmiyyəti üçün bir yol xəritəsi rolunu oynayır. İlham Məmmədzadə də intellektual sərvətlərin təbii 

ehtiyatlardan daha mühüm olduğunu qeyd edərək, elmi potensialın ölkənin gələcəyini formalaşdıran 

əsas qüvvə olduğunu vurğulayır. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

164 

Bu yanaşmalar bir-birini tamamlayaraq, Azərbaycanın milli elm siyasətində intellektual kapitalın 

həlledici rolunu ortaya qoyur. Həm İsa Həbibbəylinin, həm də İlham Məmmədzadənin fikirləri ölkənin 

qlobal elmi sistemdə daha güclü yer tutmasına yönəlmiş strateji bir baxışı ifadə edir. Bu həm də 

Azərbaycanın gələcəyini müəyyən edən əsas resurs kimi, elmi potensialın və intellektual zəkanın 

dəyərini ön plana çıxarır. 

Dövlətin ali rəhbərliyi milli inkişafın strateji əsası olaraq, elm və mədəni irsə sonsuz dəyər verir 

və bunu öz siyasətinin ayrılmaz bir hissəsi kimi qəbul edir. Bu, yalnız dövrün tələblərinə cavab vermək 

deyil, eyni zamanda gələcəyin qlobal çağırışlarına hazırlıq məqsədini daşıyan bir baxış tərzidir. Burada 

dövlətin uzaqgörən rəhbərliyi və və elmi mühitin zəka potensialı bir araya gələrək, böyük bir milli 

hədəfin təməlini ataraq, gələcəyin zəngin və parlaq bir quruluşunu formalaşdırır. Bu sintez, elm və 

idarəetmə arasındakı sərhədləri aşır və onları birləşdirərək, xalqın rifahı və milli gücün 

formalaşmasında əvəzsiz bir rol oynayır. Fəlsəfi dərinlik və siyasi uzaqgörənliklə birləşən bu yanaşma, 

xalqın iradəsini və dövlətin gücünü harmonik şəkildə yüksəldir və müasir dövrün çətinliklərinə qarşı 

müqavimət gücü yaradır. 

Ulu öndər Heydər Əliyevin “AMEA bizim milli sərvətimizdir, onu qorumalıyıq” fikri  

yalnız bir çağırış deyil, milli ideologiyanın intellektual dayaqlarını ehtiva edən konseptual 

bəyannamədir. Bu fikir dövlətin elmi irsə yalnız dəstək verməklə kifayətlənmədiyini, eyni zamanda 

onun strateji bir sərvət kimi qorunmasını və inkişaf etdirilməsini qarşıya məqsəd qoyduğunu göstərir. 

Bu yanaşma, Platonun “Dövlətin ən böyük sərvəti bilikli insanlardır, çünki onlar cəmiyyətə 

istiqamət verirlər” (“Plato, Republic”) fikri ilə səsləşir. Platonun dövlətin fəlsəfi rəhbərliklə idarə 

olunması ideyası Heydər Əliyevin AMEA-ya verdiyi dəyər vasitəsilə müasir idarəçilik modelinə 

çevrilir (7). 

Prezident İlham Əliyevin “Sizi əmin edirəm ki, mən gələcəkdə də Akademiyanın inkişafına 

daim diqqət göstərəcəyəm…” fikri Ulu öndərin yolunu davam etdirərək, elmi arenanın dövlətin 

davamlı inkişafının ayrılmaz bir elementi olduğunu təsdiqləyir. Bu, Frensis Bekonun “Bilik özü 

gücdür” (8, Becon F, 1620) fikrinin çağdaş siyasi interpretasiyası kimi çıxış edir. Dövlət başçısının bu 

cür münasibəti, elmi potensialın qorunub gələcək nəsillərə ötürülməsini yalnız elmi deyil, həm də 

ideoloji məsuliyyətə çevirir. 

Akademik İsa Həbibbəylinin “Fundamental elmi ənənələrimizi qorumaqla, yeniləşən 

Akademiyanı qurmalıyıq” tezisi elmin tarixi miras kimi qorunmasının vacibliyini və eyni zamanda 

müasir çağırışlara cavab verən bir strukturda yenidən formalaşdırılmasının zəruriliyini göstərir. Bu 

yanaşma Tomas Kuhnun “Elmdə inqilablar yalnız nəzəri deyil, strukturaldır” fikrini (9, Thomas K., 

1962) xatırladır. 

Filosof İlham Məmmədzadənin “Müasir dövrdə intellektual potensial əhəmiyyətinə və 

gətirdiyi dividendlərə görə bu gün hətta zəngin təbii sərvətləri belə üstələyir” fikri isə elmin iqtisadi 

və mənəvi resurs kimi fundamental dəyərini vurğulayır. Bu, Karl Popperin “Cəmiyyət yalnız elmin 

verdiyi intellektual məsuliyyət sayəsində tərəqqi edə bilər” (9, Popper, K.,1945) düşüncəsinə uyğun 

olaraq, elmə yalnız nəticə kimi deyil, proses və dəyər kimi yanaşmanı aktuallaşdırır. 

Bu fərqli, lakin bir-birini tamamlayan mövqeləri fəlsəfi-strateji kontekstdə analiz etdikdə, 

ortaya çıxan mənzərə yalnız fərdi intellektlərin fəaliyyəti deyil, həm də milli ideyanın siyasi, fəlsəfi 

və elmi müstəvilərdə harmonik ifadəsidir. 

Ümummilli lider Heydər Əliyev, milli strateq kimi, dövlətçilik fəlsəfəsinin əsaslarını 

formalaşdırmış, İlham Əliyev siyasi lider və varis olaraq həmin irsi çağdaş geosiyasi reallıqlarla sintez 

etmiş, akademik İsa Həbibbəyli elmi idarəetmənin reformatoru kimi, elmi institutların strukturunu 

modernləşdirmiş, professor İlham Məmmədzadə isə fəlsəfi düşüncənin dərinliklərindən çıxaraq bu 

inteqrativ yanaşmanın əxlaqi və ideya çərçivəsini yaratmışdır. 

Bu dörd şəxsiyyətin mövqeyi yalnız paralel düşüncə vektorları deyil; əksinə, onlar Azərbaycanın 

intellektual inkişaf trayektoriyasını istiqamətləndirən və onun ideya xəritəsini cızan sinergetik nüvəyə 

çevrilir. Bu sinergiya – siyasətin uzaqgörənliyi, elmin institusional enerjisi, fəlsəfənin dəyərlər sistemi 

və liderliyin strateji iradəsi ilə yoğrularaq milli kimliyin intellektual dayaqlarını möhkəmləndirən və 

Azərbaycanın qlobal elmi diskursda fəal iştirakını təmin edən fəlsəfi-strateji bir konfiqurasiya yaradır. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

165 

Beləliklə, intellektual kapital, sadəcə, abstrakt bir potensial olaraq deyil, həm də reallaşmış strateji 

güc kimi çıxış edir və bu güc yalnız elmi tədqiqatlarla deyil, həm də ideyaların, baxışların və dəyərlərin 

harmoniyası ilə bəslənir. Azərbaycanın gələcəyi məhz bu sinergiya əsasında formalaşır və 

dəyərləndirilir. 

İstifadə olunmuş ədəbiyyat 

 

1. Əliyev, İ. (2022) Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasının 77 illik yubileyinə həsrolunmuş 

iclasda çıxışı. Prezident.az, 4 noyabr. Mövcuddur: https://president.az/az/articles/view/58251 (Əldə 

olundu: 9 iyun 2025). 

2. Əliyev, İ. (2023) Azərbaycan Respublikası Prezidenti İlham Əliyevin “Dayanıqlı İnkişaf və 

Elmin Gələcəyi” mövzusunda çıxışı, Prezident.az. Mövcuddur: https://president.az 

3. AMEA bizim milli sərvətimizdir, onu qorumalıyıq” fikri (“Əliyev H., 1998”) ---- Əliyev, H. 

(1998). AMEA bizim milli sərvətimizdir, onu qorumalıyıq. Bakı: Dövlət Nəşriyyatı. 

4. Əliyev, İ. (2023). AMEA ilə görüşdə çıxış. Prezident.az, 31 yanvar. 

5. Həbibbəylı, İ. (2024). AMEA-nın yenilənməsi və elmi islahatlar strategiyası. Bakı: Elm və 

Təhsil. 

6. Məmmədzadə, İ. (2024). Fəlsəfi baxışlar və intellektual kapitalın cəmiyyətə təsiri. Bakı: 

AMEA nəşriyyatı. 

7. Plato. (ca. 380 BC). Republic. Translated by B. Jowett. Oxford: Clarendon Press. 

8. Bacon, F. (1620). Novum Organum. London: William Rawley. 

9. Popper, K. (1945). The Open Society and Its Enemies. London: Routledge. 

 

 

Rəyçi:f.f.d., dos. Zeynəddin Şabanov  

 

  

https://president.az/az/articles/view/58251
https://president.az/


“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

166 

 

Azərbaycan Respublikası Prezidenti yanında Ali Attestasiya Komissiyasının 

dissertasiyaların əsas nəticələrinin dərc olunması tövsiyə edilən elmi nəşrlər qarşısında 

məqalələrin qəbulu ilə bağlı qoyduğu tələblər 

Məqalələr Azərbaycan, rus,türk və ingilis dillərində çap olunmuş şəkildə və elektron variantda 

təqdim olunmalıdır. Məqalənin yazıldığı dildən əlavə digər 2 dildə xülasəsi verilməlidir. Məqalələrin 

həcminin 10-12 səhifə, xülasələrin 15-18 sətir olması tövsiyə olunur.  

Məqalələrin müxtəlif dillərdə olan xülasələri bir-birinin eyni və məqalənin məzmununa uyğun 

olmalıdır. Xülasələr elmi və qrammatik baxımdan ciddi redaktə olunur. 

Mövzu ilə bağlı elmi mənbələrə istinadlar olmalıdır. Məqalənin sonunda verilən ədəbiyyat 

siyahısı ya əlifba ardıcıllığı ilə yaxud istinad olunan ədəbiyyatların mətndə rast gəlindiyi ardıcıllıqla 

nömrələnməli və məsələn, (1) və ya (1, s.119) kimi işarə olunmalıdır. Eyni ədəbiyyata mətndə başqa 

bir yerdə təkrar istinad olunarsa, onda istinad olunan həmin ədəbiyyat əvvəlki nömrə ilə göstərilməlidir. 

Məqalələrin mətnləri Azərbaycan dilində latın əlifbası, rus dilində kiril əlifbası və ingilis dilində 

ingilis (ABŞ) əlifbası ilə Times New Roman – 12 şrift ilə 1intervalla yığılmalıdır. 

Məqalələr antiplagiat proqramı ilə yoxlanıldıqdan, rəyçilərin gizli rəyindən sonra sahə redaktoru 

və ya redaksiya heyətinin mütəxəssis üzvlərindən biri tərəfindən çapa təqdim olunur. 

Hər bir məqalədə UOT indekslər və ya PACS tipli kodlar və açar sözlər göstərilməlidir. Açar 

sözlər üç dildə verilməlidir. 

Məqalələrdə müəllif(lər)in adı və soyadı, işlədiyi müəssisə və onun ünvanı, elmi dərəcəsi və elmi 

adı (əgər varsa), müəllifin elektron poçt ünvanı göstərilməlidir. 

Məqalələrin sonundakı ədəbiyyat siyahısında son 5-10 ilin elmi məqalələrinə, monoqrafiyalar və 

s. istinadlara üstünlük verilməlidir. 

Jurnalda müvafiq elm sahəsində qabaqcıl olan dünya ölkələrindən daxil olan məqalələrin çapına 

da yer verilir. 

Jurnal yalnız öz profilinə uyğun məqalələri dərc edir. 

 

_________________________________________________________________________________ 

 

Yuxarıda göstərilən şərtlərə uyğun olmayan məqalələr redaksiya heyəti tərəfindən qəbul edilmir. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

167 

 

Требования Высшей Аттестационной Комиссии при Президенте Азербайджанской 

Республики к научным изданиям при приеме статей, отражающих основное 

содержание диссертации 

Статьи должны быть представлены на азербайджанском, русском, английском языках в 

напечатанном виде и электронном варианте. К статье, написанной на одном языке, должны быть 

даны резюме на трех языках. Рекомендуется представлять статьи объемом 10-12 страниц, а 

резюме 15-18 строчек. 

Резюме к статьям на различных языках должны быть идентичные и соответствовать 

содержанию статьи. Статьи должны быть тщательно отредактированы с научной и 

грамматической точки зрения. 

Должны быть ссылки на научные источники, связанные с темой. Список литературы, 

приведенный в конце статьи, должен быть дан в алфавитном порядке или пронумерован в 

порядке встречающейся в тексте ссылки на литературу, как, например, (1) или (1, с.119). Если в 

статье встречаются повторные ссылки на одну и ту же литературу, тогда эта литература должна 

быть дана под предыдущим номером. 

Статья должна быть обсуждена на кафедре или в отделе, где работает автор, а выписка из 

протокола собрания должна быть представлена редакции. 

Текст статей на азербайджанском языке должен быть дан латинским алфавитом, на 

русском языке – кириллицей, на английском языке – английским алфавитом (США), Тimes Nеw 

Rомаn – 12 шрифтом, 1интервала. 

Статьи могут быть представлены к печати после получения тайного отзыва со стороны 

отраслевого редактора или специалиста из членов Редакционного совета. 

В конце статьи автор должен сказать о цели, методологии, научной новизне работы, ее 

прикладном значении и экономической пользе, соответствующей характеру статьи. 

В каждой статье должны быть даны индексы типа УДК и PACS, а также ключевые слова 

на трех языках. 

В статье должны быть указаны имя и фамилия автора, его место работы, адрес и 

электронная почта. 

В списке литературы предпочтение должно быть дано ссылкам из статей, монографий и 

т.д., написанных за последние 5-10 лет. 

В журнале помещаются статьи, поступающие из разных стран мира с развитой наукой. 

Журнал печатает статьи, соответствующие его профилю. 

 

 

Статьи, не отвечающие вышеизложенным требованиям, не принимаются редакционным 

советом. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

168 

 

Requirements of the Supreme Attestation Commission under the Azerbaijan Republic 

President to be fulfilled at acceptance of the articles comprising the basic conclusions of 

the theses by the scientific editions recommended for publication 

 

Articles should be submitted in Azerbaijani, Russian, English languages in printed form and 

electronic version. In addition to the article written in one language, three summaries of it in other 

languages are to be presented. It is recommended to present 10–12-page articles and summary in 15-18 

lines. 

Summaries to articles in different languages should be identical and in conformity with the 

contents of the article. The articles should be carefully edited from the scientific and grammar point of 

view. 

There should be references to the scientific sources connected to the theme. Literature list cited 

at the end of the article is to be given either alphabetically or numbered in order of reference to literature 

met in the text, as for instance (1) or (1, p.119). If in the article there are met the repeated references to 

one and the same literature, this literature should be given under the previous number. 

Article is to be discussed in a chair or department where the author works, an extract from the 

minutes is to be submitted to the editorial board. 

Text of the articles in Azerbaijani should be typed by Latin alphabet, in Russian – by Cyrillic 

alphabet, in English – by English alphabet (USA), Times New Roman – 12 font, 1 line spaced. 

Articles may be submitted to the press after receiving the secret reference on the side of the branch 

editor or an expert from the members of the editorial staff. 

In conclusion of the article the scientific innovation of the work, importance of applying, 

economic advantage corresponding to the scientific field and character of the work should be clearly 

indicated. 

In every article the indices of UDC and PACS type, as well the keywords in three languages 

should be indicated. 

In article an author's name, surname, his work and home addresses and e-mail are to be indicated. 

In Literature List the preference should be given to references from the articles, monographs and 

oth. written for last 5-10 years. 

In the journal there is a room for the articles coming in from the different countries of the world 

with advanced science. 

The journal publishes only those articles which are in conformity with its profile. 

 

 

Articles not meeting the above mentioned requirements are not accepted by the editorial board. 



“Elmi əsərlər”, “Scientific works” 2025, №2(45), ISSN 2219-9810   

169 

  

ELMİ ƏSƏRLƏR 

Beynəlxalq elmi-nəzəri jurnal 

№ 2 (45) 2025 

 

Redaktorlar: 

Rahilə Həsənova 

Elnarə Əliyeva 

Hafizə İmanova 

Alidə Zeynalova  

 

Kompüter tərtibatı və dizayn: 

Səbinə Mustafazadə 

 

 

 

SCIENTIFIC WORKS 

The international scientific and theoretical journal 

№ 2 (45) 2025 

 

Editors: 

Rahila Hasanova 

Elnara Aliyeva 

Hafiza İmanova 

Alida Zeynalova 

 

Printing and design: 

Sabina Mustafazade 

 

 

Yığılmağa verilmişdir: 11.12. 2025 

Çapa imzalanmışdır: 23.12.2025 

Kağız formatı: 60x84 16/1. 

Çap vərəqi: 10,9. Tirajı 200. 

AMEA Fəlsəfə və Sosiologiya İnstitutunun 

Redaksiya-Nəşriyyat şöbəsində nəşr 

olunmuşdur.  

Ünvan: H.Cavid pr-ti 117. 

Tel.: (99412) 539-28-74 

E-mail: elmieserler@gmail.com 

 

Submitted to collection: 11.12.2025 

Sent to the press: 23.12.2025 

Paper format: 60x84 16/1  

Print sheet: 10,9. Copies: 200 

Published in the Editorial-Publishing depart-

ment of IPS of ANAS 

Address: H.Javid ave.117. 

Phone: (99412) 539-28-74 

E-mail: elmieserler@gmail.com 

 

 

 

"Bəxtiyar-4" İKF-nin mətbəəsində 
Ofset üsulu ilə çap olunmuşdur. 

Bakı ş. Mir Cəlal 83 

tel:(050)337-74-33.Ünvan

